


 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 الطاهية
 مفارقات وتقلبات

 قراءة في النسق الفكري لمشروع طه عبد الرحمن

 

 

 

 

 

 يحيى محمد

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 أأنت طه؟

 كلا!

 نت؟أمن 

 أنا طه!

 

 



 

 

 

 

 



 

7 

 

 المحتويات
 11 ................................................................. مقدمة

 القسم الأول: الأخلاق الطاهية

 25 .................................................................. تمهيد

 27 ................................. قخلاالفصل الأول: الإنسان والأ

 28 ......................................................العقل والأخلاق

 38 .................................. بين العقل العملي والعقل المسدد

 43 ....................................... العقول الثلاثة وتقلب الرؤية

 46 ................................................... العقلانية وأشكالها

 50 ...................................... ما يميز الإنسان عن الحيوان

 51 .............................................. ـ المعارضة الخُلقية:1

 53 .............................................. ـ المعارضة العقلية:2

 55 ......................................... مفهوم العقل وعدم الضبط

 61 .................................... الفصل الثاني: الأخلاق والدين

 68 ................................................... ين بالعلمعلاقة الد

 72 ................................... خلاق الكونية والعقل المحليالأ

 74 .............................................. الفطرة والنص الديني

 77 ....................................... أسبقية الأخلاق على الوجود

 83 .................................. الفصل الثالث: الفلسفة والأخلاق



 

8 

 

 85 ................................. يالتحول الجديد في البحث الفلسف

 86 .................................. محاور الخلل في تصور الفلسفة

 86 .......................................................المحور الأول:

 93 ...................................................... المحور الثاني:

 94 ...................................................... المحور الثالث:

 96 ...................................................... الرابع: المحور

 القسم الثاني: الابستيميا الطاهية

 104 .................................................................. تمهيد

 105 ................ يةالفصل الرابع: النظرية الحسية والنزعة الشك  

 105 ............................................ ـ تبني النظرية الحسية1

 105 ......................................... الحس والتصورات العقلية

 109 ......................................... الحس والأحكام التصديقية

 110 ...................................... ـ انكار المعارف المشتركة2

 118 ............................... نقض المشتركات الفلسفية والعقلية

 118 .................................................. تراض الأول:الاع

 118 .................................................. الاعتراض الثاني:

 121 .................................................. الاعتراض الثالث:

 123 .................................................. الاعتراض الرابع:

 127 .......................... الفصل الخامس: نقد مبدأ عدم التناقض



 

9 

 

 129 ......................................... انتقاص مبدأ عدم التناقض

 133 ................................. العقلانية المتقلبة والانقلاب عليها

 137 ........................... الفلسفة الائتمانية ونقض عدم التناقض

 141 ......................... شهودقاعدة التناقض ووحدة الشاهد والم

 القسم الثالث: الثيولوجيا الطاهية

 148 .................................................................. تمهيد

 149 ................................. الفصل السادس: الإشكالية الدينية

 149 ......................................... أولاً: إثبات المسألة الإلهية

 153 ....................................... ثانياً: إثبات الحقيقة الشرعية

 156 ........................................ النصوثالثا: إشكالية العقل 

 163 .................................. الفصل السابع: فهم النص الديني

 165 .................................. الفهم الديني والتأسيس الائتماني

 916 .................................................... والائتمان الفطرة

 171 .................................. أصول بناء الشريعة ومصالحها

 174 .......................................... القيم ونقد نظرية المقاصد

 176 ............................... الاعتراض على الاستقراء النصي

 179 ....................................................... مخالفة الفقهاء

 القسم الرابع: التداولية الطاهية

 189 ................................... الفصل الثامن: المجال التداولي



 

10 

 

 189 .................................................................. تمهيد

 190 ............................... المجال التداولي وازدواجية المعنى

 192 ................................خصاني ومبدأ التفضيلالمجال الش

 194 .................................................. نقد قواعد التفضيل

 202 ..................................... المجال التداولي تحت المجهر

 209 ........................ الفصل التاسع: المجال التداولي والإبداع

 209 .................................................................. تمهيد

 219 ........................................ الترجمة التأصيلية والإبداع

 222 ............................................. تحليل كوجيتو ديكارت

 227 ............................................. خلل الترجمة التأصيلية

 233 ............................... مفارقات المشروع وتقلباته: خاتمة



 

11 

 

 الرحمن الرحيم بسم الله

 مقدمة
 

قل ة هم المفكرون الذين أمعنوا في نحت المصطلحات اللغوية ضمن 
 لتحتيةانية الممارسة الفكرية، واتخذوا من الاشتغال اللغوي مدخلاً لكشف الب

صفه ل بوللفكر وآلياته التكوينية. وإذا كان بعضهم ينظر إلى هذا الاشتغا

ته، ة في ذامن يتخذه غايهم ؛ فإن مننىالمعوإنتاج  الفكروسيلة لتوسيع آفاق 
تشك ل  اللغة و أناستناداً إلى قناعة مؤداها أن الفكر محدَّد باللغة لا العكس، أ

غوية. الل ر بها، كما تذهب إلى ذلك بعض اتجاهات النسبيةالكيفية التي نفك  

م كلنا ويتبر ك  بل إن من هؤلاء من يذهب إلى اعتبار اللغة كائناً أنطولوجياً يف
يدجر ، كما في فلسفة المفكر الألماني مارتن هاالعكسمن خلالنا، وليس 

في  هرهاالذي أقام علاقة وجودية لزومية بين اللغة والكينونة، يتلخ ص جو

ل مع ، فهي ليست وسيلة للتواص«اللغة مسكن الكينونة»عبارته الشهيرة: 
مفكر الله ومثالعالم الخارجي، بل المجال الذي يظهر فيه الوجود ذاته. 

ً برأى الذي الفرنسي جاك دريدا  ً مشبعا ً وجوديا نقائض الفي اللغة نظاما

ً يتو عذر التأجيل والإحالات غير المنتهية، بما يجعلها فضاءً مراوغا
 الإمساك بحقيقته النهائية.

 في ويعُد  المفكر المغربي طه عبد الرحمن من القلائل الذين أسهبوا
ً والاشتغال اللغوي في معالجة  وسعة راء تالقضايا الفكرية والفلسفية، سعيا

 ممن ثوواشتقاقها أو تشقيقها،  النظر. بل لعل  سمة نحت المصطلحات آفاق

ه اباتكثرة توليد المفاهيم، تعُد  من أبرز سماته الفكرية في مختلف كت
ده بهذا الجانب، وإ نْ ودراساته. وقد أجمع كل مَن كتب عنه على تفر 

رون ه آخه؛ فاعتبره بعضهم علامة تميز إيجابية، فيما رآانقسموا في تقييم
  .مصدراً لضعف الأداء الفكري وتشويشه

بحيث غط ت على مجمل انتاجه  تنظيرهبارزة في فهذه هي السمة ال
 المعرفي. وقد تعُطي انطباعاً بقوة الفكر أحياناً، والضعف في أحيان أخرى.



 

12 

 

ض تمييز بعضها عن البعفإذا كان نحت المصطلحات وإبداع المفاهيم و
ن تى االآخر هي علامة كل علم متقدم، بل وتشكل أهمية بالغة للفلسفة، ح

 سمة البعض مثل المفكر الفرنسي جيل دولوز اعتبر إبداع المفاهيم يمثل

هيم لمفااالفلسفة التي تعُرف به.. فإذا كان هذا هو جانب القوة في إبداع 
عفه ال قد يعكس ضحالة الفكر وضوتمييز بعضها عن بعض؛ إلا أن هذا الح

حين  ، أوحين يتخذ طابع الابتذال لكثرة الاستعمال الانشائي لأدنى مناسبة
 يسُتعاض عن التحليل العميق بتردادٍ أجوف للتعريفات والتوصيفات.

ن و موالحقيقة أن الأسلوب اللغوي الذي اختط ه طه عبد الرحمن لا يخل

 طالبته رصانة لغوية تعب ر عن المجوانب قوة وضعف. فكما نجد في كتابا
ً الفكرية بدقة واتزان، نجد في المقابل طابع ً إنشائي ا ن اش ا قات تقايتضم 

ات وتفريعات تسُتخرج لأدنى مناسبة، دون أهمية معتبرة. وهي من السم

ً البارزة في مصن فاته، إذ تعب ر أحيان هنية ات ذعن مجرد تعريفات وتوصيف ا
 من غير تحليل أو إثبات.  يرُاد إسقاطها على الواقع

ً كما نلحظ أحيان من استخدام  إلى اشتقاق ألفاظ غير متداولة بدلاً  ميلاً  ا
سمة الألفاظ الشائعة، من دون أن يترت ب على ذلك تغير في المعنى. وهي 

ً تبتعد نسبي ا دعا إليه من اعتماد المجال التداولي للغة، كما في إحدى عم ا

لا تنشئ من الكلام إلا »: هذا المجال، إذ قالالقواعد التي وضعها لتأصيل 
ً لأساليب العرب في التعبير، وجارياً على عاداتهم في  ما كان موافقا

 .1«التبليغ

 ظريقت مواصلة التفكير الننتاجاته وأعا بعض وقد غل فت هذه الحالات

غوي أمام كم  ل -في غير موضع  - القارئ الفاحص نفسه وقد يجد .بسلاسة

ً قابله وضوح تحليلي كافٍ، بما يوحي أحيانلا يث ف مك  ترددبقدر من ال ا
ة لفائدحد  من ات ، والتيغموض في تحديد المقاصد الفكريةالأو  والارباك،

ة  .المعرفية المرجو 

                                                

طه عبد الرحمن: تجديد المنهج في تقويم التراث، المركز الثقافي العربي، الطبعة الثانية، الدار  1

 .256-255المغرب، ص -البيضاء 



 

13 

 

ً معيا المنظ رن هذا أوالأهم من ذلك،  ات رية ذكثيراً ما استخدم ألفاظا
ل الجدل الفكري إلى جدل أدسمة انفعالية بما  اعر بي محموم بالمشيحو 

ً تعب ر الألفاظ التي استعملها في النفسية ة من ن حالالمجال عهذا . وأحيانا
  .، وكأنه داخل في معركة الضد للضد"العنف الانفعالي"

تصويره للعداء المفترض بين النظام العلمي والنظام  وعلى سبيل المثال،

سلطان البطش  الأخلاقي الديني، حيث استخدم عبارات "انفعالية" مثل:
، وذلك على شاكلة اللغة المستخدمة لدى عدد 1والبأس والاغتصاب والبغي

 .2من أقطاب ما بعد الحداثة وبعض آبائها من أمثال الأديب المتفلسف نيتشه

، 2000وفي حوار له ضمن )حوارات من أجل المستقبل( الصادر عام 

هو نفوره من كشف عن أن سبب طلبه للكلمات والتراكيب غير المستخدمة 

الابتذال اللغوي، ولأنه في الصغر كان يمارس الإبداع الشعري والاهتمام 
بالحرف ومن ثم عجائب اللغة. وأفاد في حواره انه ات بع في كتاباته الفلسفية 

طريقة خاصة سماها "الكتابة الاستدلالية"، والتي تتضمن ممارسة فلسفية 

كانت، والتآليف الانجلوسكسونية بنائية أو تركيبية؛ مثل كتابات عمانوئيل 
المعاصرة، كذلك كتابات كبار علماء أصول الفقه مثل الغزالي في 

 . 3)المستصفى(

ته وبالفعل، فقد استعمل هذا النمط الاستدلالي في بعض كتبه ودراسا

نهج، ذا المهلكنه لم يكن ثابتاً على وهي ما تحُسَب له من دون شك، النقدية، 

كما فعل الفلاسفة ري ما يستحق من وزن، ولم يمنح العقل النظ
 الابستمولوجيون. 

                                                

للحداثة الغربية، طه عبد الرحمن: سؤال الاخلاق: مساهمة في النقد الأخلاقي  :انظر مثلا 1

 .123-121م، ص2000المغرب، الطبعة الاولى،  –المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء 

ً تظهر أحيان ية التيمسحة الانفعالالهذا بالإضافة إلى  2   ربما أبلغها تشخصاً في ،في ردوده على بعض مخالفيه ا

ة الحالية، منشورات مركز ثغور المرابطة: مقاربة ائتمانية لصراعات الأم)خاتمة كتابه 

 وما بعدها(. 235م، ص2018مغارب، الطبعة الاولى، 
طه عبد الرحمن: حوارات من أجل المستقبل، الشبكة العربية للابحاث والنشر، بيروت، الطبعة  3

 .49-48و 46م، ص2011الأولى )الخاصة بالشبكة(، 



 

14 

 

*** 

 لثقةللقارئ أنه يميل إلى التفرد وا سجية توحييمتلك طه عبد الرحمن 

ة لا خاص التامة فيما يقد مه من كتابات وأفكار، وكأنه يحمل رسالة سماوية
ل الجه نية متقبل التشكيك في الإبداع الفلسفي والديني لانقاذ الأمة الإسلام

 ينمفكروالتخلف، وذلك بدل الرؤى التي يصفها بالمقلدة لدى الباحثين وال

 ة الفائقة في مخالفة السائد منأالعرب، بل ويتصف بالشجاعة والجر
بها صوا الأفكار. لذلك قل ما يتفق مع رؤى الآخرين حتى مع تلك التي يبدو

 أو وضوح صدقها. 

لقاء إهو لمتصف بالثقة التامة ا الطبع أن ما يناسبمن رغم على الهذا، 

عمة الحِكم البليغة، أو الإشارات الصوفية المرمزة، أو الأشعار المف
 بالعاطفة، وليس التحليل الفكري. 

أو  بة،وقد تنبع هذه الحالة إما عن خلفية سايكولوجية، أو عن رؤية ثاق

، لضوءاعن خلل في التفكير. ولو أبعدنا الخلفية السايكولوجية عن دائرة 
ي فخلل وأردنا ان نشخ ص حالة التفكير المترددة بين الرؤية الثاقبة وال

ؤية ين الرقة بالتفكير؛ فسنجد أمامنا عدداً من الهيئات التي تتحدد فيها العلا

بعة ى أرالثاقبة والعدة المعرفية الكافية، وهي ما ينقسم حولها البشر إل
 أصناف كالتالي:

 اقبة.ة ثعرفية الكافية، لكن من دون رؤيمن البشر من يمتلك العدة الم ـ1

 ومنهم على العكس، من يمتلك الرؤية الثاقبة، لكن من دون عدة ـ2
 معرفية كافية.

 كما منهم من لا يمتلك العدة المعرفية، ولا الرؤية الثاقبة. ـ3

ً  ـ4  .أخيراً، منهم من يمتلك العدة المعرفية والرؤية الثاقبة معا

ث، ثاللرحمن لا ينتمي إلى الصنفين الثاني والومن المؤكد ان طه عبد ا
عرفي الم فعدته المعرفية واسعة تستوعب كلاً من الاتجاهات العامة لتراثنا

 والفكر الحديث، لا سيما مجالات اللغة والمنطق والفلسفة. 



 

15 

 

 . أو إلى الصنف الأخير الأول، نه إما ان ينتمي إلى الصنفأويبقى 

فية معرف الأول، أي ممن يمتلكون العدة الويبدو لي أنه ينتمي إلى الصن

اقبة ية ثالكافية، بل والذكاء الحاد، غير أن مشروعه التنظيري لا يعكس رؤ
متماسكة، إذ تعتريه بين الحين والآخر بعض الثغرات والاختلالات 

 المعرفية. 

ت لباوما يعزز هذا التقدير ما اتسمت به رؤى المشروع من مفارقات وتق

تب كان يمُلي خواطره ويك بناء الفكري، وكأن صاحبهاب في الواضطر

ً إلى ، مما يفُتأملاته بتلقائية، دون مراجعة اب غيو المفارقاتضي أحيانا
 .الدقيقضبط والالانسجام 

ر  بمفارقات مشروع المفكر  -في بعض وجوهها  -وهي سمة تذُك ِ
 جالمفكر السوري الراحل جورتناولها المصري الراحل حسن حنفي، كما 

ي فابت طرابيشي؛ حيث تتكرر انزياحات المواقف وتبد لاتها، حتى يكاد الث
ل والمشروع أن يكون هو   التغي ر المستمر على طول الخط. التحو 

في إحدى دراساته، بنفي ان تكون هناك عبد الرحمن وقد اعترف طه 

وف فلسفة ذات شأن تخلو من التناقضات القريبة أو البعيدة، ولا فيلس
 اجتناب التهافتات فيما نقُل عنه من مواقف وأفكار. استطاع 

واستشهد على ذلك بعناوين لجملة من النظريات الفلسفية المتناقضة من 
دون تفاصيل، كما في نظرية المُثل لافلاطون، ونظرية الحركة لأرسطو، 

ونظرية الألوهية لسبينوزا، وغيرها. كما أشار إلى ان من الفلاسفة من فطن 

ته وجعل منها حافزاً له في تجديد آرائه وتغيير مساره الفلسفي، إلى تناقضا
ومن هؤلاء برتراند رسل الذي تجاوز موقفه من النزعه المنطقية وراجع 

 . 1رأيه في نظرية الدلالة

                                                

ري جديد، جمع واعداد: رضوان طه عبد الرحمن: سؤال المنهج، في افُق التأسيس لانموذج فك 1

  .143-142م، ص2015مرحوم، المؤسسة العربية للفكر والإبداع، بيروت، الطبعة الثانية، 



 

16 

 

ه والعجب أن طه عبد الرحمن قد أقر  مؤخراً بأنه لا يرجع إلى كتب
نف ود تناقضات تكتالسابقة عند تحرير كل  كتاب جديد، بل واعترف بوج

ديد جبداع ، مؤكداً في الوقت نفسه سعيه الدائم إلى تقديم إيخط ه كتابكل  

ة وكأن التناقضات في هذه الحالغير مسبوق في ما يزاوله من كتابة. 
ح أصبحت قطب رحى الإبداع ذاته.  ففي محاضرة له في إسطنبول صر 

 قائلاً:

لم يعد كتابي، بل هو كتاب  وأشعر أنه ،أنا حينما أفرغ من كتاب، أنساه»

عليه، ويستخرج ما يستخرجه منه. حتى أني لا أرجع  من استطاع أن ينكب  

سابق إلى كتبي القديمة حينما أحرر كتبي اللاحقة. لم أرجع إلى كتاب 
. وكم مرة .كتاب أبدأ الكتابة من جديدكل  لتحرير أي كتاب. كأنني في 

وتتبين  ،كون القارئ الأولوربما ت ،أعطيت لزوجتي لتقرأ بعض كتبي

ة فأراجع هذه النقطة. أستاذ طه محق   أنتِ  :هال فأقول ،الأخطاء بعض
ً أس . كيف لا؟في هذا تناقضتَ  )..( ها لو تقرأين ل أقولونفسي  ل يوأحيانا

في الكتاب كله مرة  لتجدين في كل صفحة تناقضاً. أما أنا فتناقضتُ 
 . 1«واحدة

في صميم ما أك دنا عليه في هذه المقدمة، ولا شك أن هذا الإقرار يصب  

وهو مستمد  مما سبق أن نشرناه في أولى مقالاتنا عن مشروع هذا المفكر، 
 .2بما يقارب تسعة أشهر الآنفة الذكرأي أنه سبق صدور كلماته 

يصعب عبر الزمن، و الكت ابن المفارقات والتقلبات تطارد إ ،للإنصافو
ً ما تصيب أوكثرتها ه غير أنالتخلص منها،  لئك ي المشكلة، حيث غالبا

 ون. قد مالذين يسهبون في الكتابة ولا يسعهم الوقت للتدقيق ومراجعة ما ي

                                                

، ديوان الشرق مع أ. د. طه عبد الرحمن ،نحو نهضة أخلاقية أصيلة: إحياء العقل والعمل 1

 : انظر. 2025-5-27، تاريخ النشر: (1:43:04إلى  1:42:35، المقطع )اليوتوب

https://www.youtube.com/watch?v=MK69vfItszA&t=6387s 
 :2024-8-8انظر: الأخلاق الطاهية، موقع فهم الدين، تاريخ النشر:   2

https://www.fahmaldin.net/index.php?id=2769 



 

17 

 

ً يذُكر  ، هـ(726ن الشيخ ابن المطهر الحلي )المتوفى عام أوقديما
مة، كان ممن ينطبق عليه هذا والموصوف لدى علماء الشيعة بالعلا  

ان كما  ت، وقد فسُِ ر هذا الحال لغزارةالوصف بكثرة التناقضات والتقلبا

فر الشيخ ابو جعمؤسس الحوزة العلمية في النجف يكتب. كذلك كان قبله 
 هـ(.460الطوسي )المتوفى عام 

وقد تكون كثرة المفارقات نابعة من الغموض الذي يلف  الموضوعات 
المطروحة للبحث، وهو أمر يشهد عليه تاريخ الفكر الفلسفي، لا سيما في 

تعامله مع القضايا الميتافيزيقية المعقدة. ومن أبرز الأمثلة على ذلك ما 

حيث )نقد العقل المحض(، عرضه الفيلسوف الألماني عمانوئيل كانت في 
. بيَْد أن هذه عدد من المفاهيم الوجوديةصاغ أربع نقائض كبرى تتعلق ب

متعددة دون ان تصدر عن شخصية فكرية أطراف  النقائض تعود إلى

عة العقل ها بأنها نابعة عن طبيعينها، رغم ان )كانت( أراد ان يصور  ب
نها نقائض لهذا العقل، ومن ثم لا بد ان ترسوا على سواحل إالبشري، أي 

 . 1تاريخ هذا الفكر

كما ثمة مفارقات قد تنقلب إلى تلفيقات، وذلك بفعل محاولات الجمع بين 

ط في شراكها الفيلسوف ظواهر حقول المعرفة المتضادة، كتلك التي سق

الاشراقي صدر المتألهين الشيرازي عند محاولاته التوفيق بين الفلسفة 
 . وثمة أسباب أخرى مختلفة تؤدي إلى المفارقات والتقلبات. 2والشريعة

م قديتوبالنسبة إلى فكر طه عبد الرحمن، فيبدو لي أن هاجس الرغبة في 
ات تاباته الكثيرة ضمن ذالاطروحات الجديدة للقضايا الفلسفية لدى ك

عاني من سعة المشروع؛ هو من أبرز العوامل التي جعلت هذا الفكر ي
 .والتقلبات التعارضات

لات وتبد ل المواقف،  تكمن فيفالسمة البارزة في هذا الإنتاج  كثرة التحو 

التي تتأثر بطبيعتها  شفاهيةالخطابات ال وكأنها تعكس ما يحصل في

                                                

 .: مفارقات نقد العقل المحضتفاصيل ما أشرنا إليه في انظر 1
 .لوجوديانظر ما ذكرناه في خاتمة: النظام ا 2



 

18 

 

ً يظهر  كماالاتزان المنطقي،  بغيابرتها بتلى كثتُ ف الارتجالية لدى أحيانا
 من ذوي الثقافة الواسعة.لمنابر الخطابية بعض الممتهنين ل

 يلاً ميزداد هذا الانطباع لدى القارئ حين يواجه في بعض المواضع وقد 
ع في إطلاق الأحكامنحو الابتسار و فتقر لذي ياأو قدراً من التبسيط ، التسر 

ض كما تفتقر بع .ب، وربما بعض الغرابة في التناولإلى العمق المطلو

صل المواضع إلى الاستدلال المحكم، أو تشهد استدعاءً لمقدمات لا تت
ساعد على تذهنية لا  قفزاتوجود أحياناً ب يفُاجأقد كما . جوهرياً بالموضوع

ن لاً عفض،  حدود واضحةبلا تتبع التحليل بسلاسة، أو تداخل بين المفاهيم

أقرب إلى الطابع الصحفي من هي  - الحالاتفي بعض  -لغة  استعمال
 الخطاب الفلسفي المنضبط.

 ،البداهة والمعقول نقضعلى  اعتاد قد عبد الرحمن طهومعلوم أن 
برز أه أحد وكأن ،ةيلهايدجرا للروح مع استلهامه ،التأويل المفتوحب والتزامه

لكنه لم  .للمنطقخالفة خريجي ما بعد الحداثة المعروفين بكثرة شطحاتهم الم

 هتأثر مرغ، إلى قاع هذا الفكر المهيمن على الثقافة الفرنسية بالكامل ينحدر
و أ يديببعض الاتجاهات المنطقية الحديثة الداعية إلى نبذ المنطق التقل

 . الأرسطي واحلال منطق النقائض

 لقد تشعبت الاهتمامات الفلسفية المعاصرة، وكان من بينها ثلاثة

عد بة ما حدها غلب عليه الانشغال بثقافأات بارزة ومتمايزة نسبياً: اتجاه

جاه الحداثة، كالذي طغى على التفكير الفرنسي "الفرنكوفوني"، وهو ات
والثاني  يمُث ل رؤية ثقافية وفكرية أكثر من كونه فلسفة بالمعنى الدقيق.

ة، وديوجانصرف إلى الفلسفة الخالصة، لا سيما المثالية والظاهراتية وال

ي فظهر إلى جانب تيارات أخرى كالهرمنوطيقا والنقدية الاجتماعية، كما ي
لغة، لم والالع التفكير الألماني. أما الثالث فقد هيمن عليه الانشغال في فلسفة

ة كما هو ظاهر لدى التفكير المتغلغل في انجلترا والولايات المتحد
 الأمريكية "الأنجلوساكسونية". 

دد من تيارات هذه الاتجاهات الثلاثة، وكان أبرز ما تأثر وقد تأثر طه بع
به هو تقب له الفلسفات المناوئة للدعوى القائلة بوجود أفكار عقلية مشتركة 



 

19 

 

يتفق عليها البشر، ومنها افتراضات العقل الأولية وقواعده المنطقية، وعلى 
 رأسها مبدأ عدم التناقض. 

ه أثرمنطق الحديث، فضلاً عن تواستلهم هذه النزعة من خلال دراسته لل
ية لنظرالعميق بفلسفة عمانوئيل كانت في نقده للعقل الخالص واكتفائه با

ض نقده ل  لعقلالحسية لدى البحث الابستمولوجي. لكن عمانوئيل كانت عو 

ن طه ما االنظري باللجوء إلى العقل العملي المتمثل بالجانب الأخلاقي، في
ض عزوفه عن العقل النظري  ين باللجوء إلى الأخلاق المصطبغة بالدعو 

راث الت أو المتحدة به، مع تشربه بالعرفان الصوفي وتأثره بعدد من علماء

بن يدي واوأبي حيان التوح وأبي حامد الغزالي الجنيدأبي القاسم من أمثال 
 وابن خلدون. تيمية

ق يتسم بالقل الذي نقوم بمراجعته،المشروع  أنما سنشهده هو  إذاً،
ن يه مضطراب الفكري، ويفتقر إلى الانضباط المعرفي، لكثرة ما يعتروالا

ضيات يستقيم مع مقتيمكنه أن مشروع لا بل إن هذا المفارقات وتقلبات. 

 تائجهاإلى فحصها والتمس ك بن -هو ذاته  -الفطرة البشرية التي يدعونا 
 المثمرة.

 ناي مراجعتوبعبارة أخرى، تبدو الأطروحة التي نسل ط عليها الضوء ف
هي فسك. هذه وكأنها معل قة في الهواء، تفتقر إلى أساس معرفي راسخ ومتما

ب لغالافي  -من جهة تميل إلى التشكيك وتراهن على نسبية المعرفة، فتنكر 

نها إمكانية وجود معارف عقلية يقينية مطلقة، باستثناء ما يرتبط م -
ً بالأخلاق الدينية ي الت بعض الافتراضات . ومن جهة أخرى، تتضمن أحيانا

 قينياً يعاً تفتقر إلى دليل معتبر، كما تضُفي على بعض الأخبار الروائية طاب

 ضروراتو اللا يمُنح في المقابل لقضايا عقلية كبرى، مثل المسألة الإلهية أ
 المنطقية. 

س كر  وهذا التفاوت في المعايير من شأنه أن يضُعف البناء الفكري، ويُ 
 ية والارتباك المفهومي في مجمل المشروع.المفارقات المنهج

المشروع يميل إلى نفي البديهيات والأوليات هذا فإن  وعلى العموم،

المحكمة، ومن ثم يفُضي إلى ان لا يكون للحقائق، ولا الحق والباطل، من 



 

20 

 

معنى، بل ما يطُرح يمثل نسقاً من أنساق فكرية متعددة بلا حدود، رغم ان 
 ارخة.جوات وتناقضات صهذا النسق يعاني من ف

*** 

وأشير في الختام إلى أن ني تي لم تكن منصرفة إلى مواجهة المشروع 

ضتها للنقد عن قصد ونية الطاهي على غرار  مشاريع ثلاثة سابقة عر 
محمد باقر الصدر في المفكر والفقيه العراقي تة، وهي تعود إلى كل من: مبي  

المفكر المغربي ، و1ستقراء(المنطقية للاالأسس مشروعه الابستمولوجي )

، 2)نقد العقل العربي( بـ محمد عابد الجابري في مشروعه الموسوم
عمانوئيل كانت في كتابه العالمي الشهير )نقد العقل الفيلسوف الألماني و

فالذي دعاني إلى الكتابة عن هذا المشروع هو ما فرضته  .3المحض(

، إذ شعرت بضرورة 4()فلسفة النظام الأخلاقيبـ  الموسومةدراستي 
عرض نظريته في هذا المجال ومناقشتها. غير أن اتساع دائرة البحث، 

وتشابك قضاياه، فرضا علي  تناول مجمل مذهبه بصورة مستقلة، لا سيما 

وأن المحور الأخلاقي يعُد  قطب الرحى في مشروعه الفكري، فهو متشابك 
 والكلامية )الثيولوجية(.  مع المدارات الأخرى المعرفية والوجودية والدينية

به، إلى عدم التوس ع في جميع مفاصل ما كت –ما استطعت  –وقد سعيتُ 
ة عرفيبل قمتُ بتحديد النقاط الأساسية، مع التركيز على المفارقات الم

هي، الطا لذلك بدا اهتمامي بالنسقوالمنهجية التي استوقفتني خلال البحث. 

ً أم مت سقاً، أكثر ي فغبة من أي انشغال آخر، لكن دون ر إن كان متناقضا
ارضات في المعالانخراط هنا وهناك، أو  الجزئيةالثغرات تتب ع واستقصاء 

  الهامشية، أو تلك التي يكثر فيها الجدل من دون طائل.

                                                

 .2005كما في: الاستقراء والمنطق الذاتي، الصادر عام  1
 .1997كما في: نقد العقل العربي في الميزان، الصادر عام  2
 .2016كما في: مفارقات نقد العقل المحض، الصادر عام  3
موقع فلسفة العلم والفهم،  تم نشر خمس حلقات من )فلسفة النظام الأخلاقي(، وذلك في 4

 http://philosophyofsci.com:2082/index.php?id=11انظر:



 

21 

 

، هير الطالفكإنما يتعل ق با وأنب ه في هذا المقام إلى أن ما قد مته من نقد
حبة الإنسان، حيث أكن  له تمام الم عبد الرحمن ولا مساس له بشخص طه

 والاحترام.

ً كما أشير إلى أن مباحث هذا الكتاب قد نشُرت سابق لدين ا في موقع فهم ا

 ضمن هذا وتنسيقها، ثم أعُيد تحريرها 2025وحتى عام  2023منذ عام 
 .الجامعالبناء 

 ومن الله أستمد العون والتوفيق..

  يحيى محمد

6-6-2025 

www.fahmaldin.net 

www.philosophyofsci.com 

Email: fahmaldeen@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.fahmaldin.net/


 

22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 الأولالقسم 

 الاخلاق الطاهية

 

 



 

24 

 



 

25 

 

 تمهيد

 

 قيوضع طه عبد الرحمن عدداً من المصنفات التي تعالج الجانب الأخلا
قبله برزها كتاب )سؤال الأخلاق( وأكان العملي من الفكر الإنساني، وو

 )العمل الديني وتجديد العقل(. 

 2000فقد وصف مضمون ما جاء في )سؤال الأخلاق( الصادر عام 

بأنه عمل حداثي وتجديدي، وجعله يندرج ضمن ما يسمى بفلسفة الدين. 
 . 1وأعلن أنه قد أتى بشيء على غير مثال سابق، وهو بذلك عمل تجديدي

أعلن في تمهيد كتابه الأخير )السيرة النبوية والتأسيس  ومثل ذلك

، بأنه وضع فلسفة 2024الأخلاقي( الصادر خلال شهر تموز من سنة 
  .2أخلاقية على غير مثال سابق، سماها الفلسفة الائتمانية

في حين سبق له أن أعلن في كتاب )العمل الديني وتجديد العقل( الصادر 
كان، يعتمد على نماذج سالفة أو سابقة يرجع بأن الفكر، لأي  1989عام 

إليها في تحصيل المعرفة وتبليغها. أو ان الفكر لا يستقيم إلا بالارتكاز على 
 .3ما سلف من نماذج المعرفة

ويعُتبر كتاب )العمل الديني وتجديد العقل( النبتة الأولى التي غرسها 

د إلى صاحبها في الفكر الأخلاقي، وكذلك التجربة الصوفية، و الذي مه 
مراحل متطورة تصب في المشروع الطاهي، كما في مؤلفاته: سؤال 

الأخلاق وروح الدين والتأسيس الائتماني لعلم المقاصد وسؤال السيرة 

                                                

 .226-225سؤال الأخلاق، ص  1
طه عبد الرحمن: السيرة النبوية والتأسيس الأخلاقي، مركز نهوض للدراسات والبحوث،   2

 .16م، ص2024بيروت، الطبعة الاولى، 
 –لدار البيضاء طه عبد الرحمن: العمل الديني وتجديد العقل، المركز الثقافي العربي، ا  3

 .70م، ص1997المغرب، الطبعة الثانية، 



 

26 

 

الفلسفية وغيرها. وهو مشروع قائم على النظرية الأخلاقية الدينية وفق 
 المجرد. مع نقد أساليب التفكير التي يمارسها العقل المشرب الصوفي،

إلى  داً فمن وجهة نظر هذا المفكر انه لا بد من بناء حضارة جديدة استنا
ق الأخلاق، مشيراً إلى غياب كلي للمساعي في تجديد النظر في الأخلا

 لى انهاً عالإسلامية بما يضاهي الفلسفات الأخلاقية الغربية الحديثة، مؤكد

ا لها بالدين كم لا شيء أخطر على الإنسان من الأخلاق، رغم تقييده
 سنلاحظ. 

نية لكولقد ربط طه الأخلاق بكل من الإنسان والدين والوجود والمعرفة ا
وغيرها مما لا ينفك بعضها عن البعض الآخر. لذلك كان لا بد من 

 استعراض هذه المحاور وفق ما سيأتي من مباحث وفصول..

 



 

27 

 

 الأولالفصل 

 الإنسان والأخلاق

 

ف طه الإنسان بأنه كائ ن أخلاقي. فالميزة الفريدة التي رآها في عر 

الإنسان هي الأخلاق دون غيرها من الخصائص الأخرى. فهي السمة 

الوحيدة التي يمتاز بها عن الحيوان. وظل يكرر هذا المعنى حتى في كتبه 
 . 20231الأخيرة كما في )سؤال السيرة الفلسفية( الصادر عام 

من ونه لا إنسان بغير أخلاق، فوجود الإنسان يصاحب وجود الأخلاق وا
ان وثم فالطبيعة البشرية هي طبيعة أخلاقية، وانها ذات رتب متعددة، 

اً إنسان لفردالأخلاق هي بعدد أفعال الإنسان إلى ما لا نهاية. لذا قد يكون ا

ر ن طوأكثر من الآخر. كما ان هوية الإنسان ليست ثابتة، فهي في تحول م
 إلى آخر. 

صدد أن يكون أحد تكلم عن ذلك، واعتبر الحاجة تدعو ونفى طه بهذا ال
إلى انشاء نظرية أخلاقية يكون من اصولها الجمع بين شرطي الأخلاق 

والإنسانية، حيث الأخلاق هي ما به يكون الإنسان إنساناً، وانها الأصل 
 .2الذي تتفرع عليه كل صفات الإنسان من حيث هو كذلك

عقل المجرد هو ما يميز الإنسان عن لقد أنكر هذا المفكر ان يكون ال

الحيوان كما جرى التعريف التقليدي بذلك، واعتبر اختلاف العقل بينهما هو 
اختلاف بالدرجة، حيث ان العقل موجود ببعض النسب في الحيوان، خلافاً 

. 3لخاصية الأخلاق التي ينفرد بها الإنسان دون ان يشاركه الحيوان فيها

ي يحدد التفرقة بين الإنسان وغيره هو ان )الإنسان ومن ثم عد  المعيار الذ

                                                

سؤال السيرة الفلسفية: بحث في حقيقة التفلسف الائتمانية، مركز نهوض للدراسات والبحوث،  1

 .89م، ص2023بيروت، الطبعة الاولى، 
 .54و 14سؤال الأخلاق، ص 2
 .200المصدر السابق، ص 3



 

28 

 

حي عامل(، في قبال ما تقوله الفلسفة اليونانية بأن )الإنسان حيوان 
 .1ناطق(

ل، لعقوسنرى أن ما يقال بشأن الأخلاق لا يختلف عما يمكن قوله بشأن ا
 . فهو ذو مراتب مختلفة وأن له قابلية على التحولات غير المتناهية

كالتأسيس الائتماني لعلم  –في بعض دراساته المتأخرة  بل ان طه
. لكن 2أشار إلى ان العقل والإرادة هما قوام الخاصية الإنسانية -المقاصد 

ً  ليس العقل النظري المجرد كما سنعرف -هنا  -العقل الذي قصده   .لاحقا

 

 العقل والأخلاق 

ن سانية الإنمن حيث التفصيل اعتبر طه ان العقل المجرد لا يحقق إنسا

منه  أكملبما هو إنسان، بل ما يحقق ذلك هو ما أطلق عليه العقل المسدد، و
 خدامهااست العقل المؤيد. فهذه ثلاثة أصناف للعقل وفق تقسيماته التي ألِفَ 

 سؤال)منذ كتابه )العمل الديني وتجديد العقل( وحتى كتبه الأخيرة مثل 

كس لى عأسيس الأخلاقي(، وذلك عالسيرة الفلسفية( و)السيرة النبوية والت
ي التراتب التفاضلي الذي طرحه المفكر الراحل محمد عابد الجابري ف

عقل كتصنيفه الثلاثي لنظم العقل، حيث جعل النظام البرهاني في القمة 

ه سبب إلي منشود، وأقل منه النظام البياني، ثم النظام العرفاني الذي يعزو
ل العقوه بالأوصاف السلبية كاللامعقول انحدارنا وتخلفنا الحضاري، ووصف

ً لرؤية طه الذي اعتبره العقل المنشود   يغتهصكما في  -المستقيل، خلافا
 ووصفه بالأوصاف الايجابية وسماه بالعقل المؤيد.  -المعتدلة 

ولدى طه ان العقل المجرد، أي المجرد عن القيم، أوسع من النظام 

عقل المسدد، أي المسدد بالقيم، أضيق البرهاني كما أراده الجابري، وان ال

                                                

 .77المصدر نفسه، ص  1
التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، مركز نهوض للدراسات والبحوث، طه عبد الرحمن:  2

 .193م، ص2022بيروت، الطبعة الاولى، 



 

29 

 

من النظام البياني في عرف الجابري، إذ يخلو من علم الكلام الذي يصنفه 
 الجابري ضمن النظام المشار اليه.

هذا بالإضافة إلى ان تصنيف الجابري متعلق بالنظم البنيوية أكثر منه 
ً للعقول، فهي نظم متكاملة تتفاوت في المعارضة والاخت . أما 1لافتصنيفا

تقسيم طه فمعني بالعقول دون النظم البنيوية المتكاملة، فهي تعب ر عن 

أدوات وأساليب للتفكير، وان بعضها يتضمن البعض الآخر ويزيد عليه، 
لكنها مع ذلك محملة ببعض البنى الاعتقادية، وتتفاوت في المعارضة 

 والاختلاف. 

من الخاصية الأخلاقية وبحسب ثلاثية طه للعقل، فإن الأول منها يخلو 

فه في )سؤال السيرة الفلسفية( بأنه العقل الذي ينتزع  والعملية، وقد عر 

. لكنه نفى في محل آخر ان يكون قصده من 2المعقولات من المحسوسات
هذا العقل هو انتزاع المعقول من المحسوس. أما الاثنان المتبقيان فهما 

ف الإنسان أخلاقيان، أحدهما اكمل من الآخر. لذلك فه كما في  -و يعر 

ف الإنسان الكامل بأنه  -)سؤال الأخلاق(  بأنه يمتلك عقلاً مسدداً، فيما يعر 
كما سنعرف  -. هذا على الرغم من انه يقيد العقل المسدد 3يمتلك عقلاً مؤيداً 

 بقيامه على أصول الشرع، فكيف يكون تعريفاً للإنسان عامة؟ -

المؤيد هي نفسها عبارة عن العقل على ان تسمية العقلين المسدد و

الأخلاقي )الشرعي( والعقل الذوقي )الصوفي(. لكن يعود الأصل في 

اختيار طه لهذه التسمية إلى ما ورد في بعض كتب التراث من ان الفضائل 
أو السعادة التوفيقية أربع، هي: الهداية والرشد والتسديد والتأييد، كالذي 

. وجاء 1994ي تقويم التراث( الصادر عام أشار إليه في )تجديد المنهج ف

كما في )الذريعة إلى أحكام الشريعة( للراغب  -في تعريف التسديد 
انه تقويم إرادة الإنسان وحركاته نحو الغرض المطلوب،  -الاصفهاني 

                                                

 .انظر: يحيى محمد: نقد العقل العربي في الميزان 1
 .405سؤال السيرة الفلسفية، ص 2
 .201سؤال الأخلاق، ص 3



 

30 

 

وتعريف التأييد هو تقوية أمر الإنسان بالبصيرة من داخل، وتقوية البطش 
 . 1من خارج

الفضائل فاختصرها بأن معنى الهداية عام، وأن  وعل ق طه على هذه
الفضائل الأخرى أخص منها، وان التسديد أخص من الرشد، وأن التأييد 

مستقل عن التسديد، وبذلك يمكن الحصول على قسمين من الفضائل 

التوفيقية، هي: التسديدية، ولها تعل ق بتحصيل الهداية في تبي ن المقاصد. 
تحصيل الهداية في استعمال الوسائل. ومن ثم والتأييدية ولها تعلق ب

استخلص من ذلك نوعين من اليقين؛ هما اليقين التسديدي واليقين التأييدي، 

ل هذه 2بالإضافة إلى اليقين المتعلق بالعقل المجرد اليوناني . بل وحو 
 الخصائص إلى عقول، لكل عقل امتيازاته التي تجعله مختلفاً عن الآخر.

دة ستمخلاق( أضفى أوصافاً على هذه العقول الثلاثة موهو في )سؤال الأ
 وعظةمن إحدى الآيات القرآنية الكريمة، فاعتبرها تتميز بالحكمة والم

لى دْعُ إ: ﴿االتي تنص  بالقول الحسنة والمجادلة بالحسنى، وفق الآية الكريمة

 \يَ أحَْسَنُ﴾ )النحلباِلَّتيِ هِ  ملْهُ جَادِ سَبيِلِ رَبِ كَ باِلْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنةَِ وَ 
عظة (. فالعقل المؤيد يوصف بـ "الحكمة"، والعقل المسدد بـ "المو125

 الحسنة"، أما العقل المجرد فيوصف بـ "المجادلة بالحسنى". 

كما اعتبر التقسيم في الآية يوافق اطروحته في العقل، حيث الأخير على 

ذي يختص به صاحب الحكمة، ثلاث مراتب: أعلاها العقل المؤيد ال

وأوسطها العقل المسدد ويختص به صاحب الموعظة الحسنة، وأدناها العقل 
 . 3المجرد ويتميز به صاحب المجادلة بالحسنى

هذا على الرغم من انه يصف العقل المجرد باليوناني كالذي أشرنا إليه 
آني قبل قليل، فكيف يتميز به صاحب المجادلة بالحسنى وفق الوصف القر

 وما يوحي به من مدح خلافاً لمقصد هذا المفكر. 

                                                

دراسة ابو اليزيد العجمي، انظر: الراغب الاصفهاني: الذريعة إلى مكارم الشريعة، تحقيق و  1

 .120-119م، ص2007 -هـ 1428دار السلام، القاهرة، الطبعة الاولى، 
 .413-412تجديد المنهج في تقويم التراث، ص  2
 .174سؤال الأخلاق، ص  3



 

31 

 

ن ؤتمانه في )سؤال السيرة الفلسفية( اعتبر صاحب العقل المسدد م كما
لى ععلى "الحكمة" أو على حقائقها، فيما ان صاحب العقل المؤيد يعلو 

، ذلك بامتلاكها، أي ان للعقل المسدد علاقة غير منقطعة عن الحكمة
 ق في )سؤال الأخلاق(.بخلاف تصوره الساب

سبق له في )العمل الديني وتجديد العقل( أن وصف العقل المؤيد  كذلك
ب، والعقل المسدد بأنه قربائي، والعقل المجرد بأنه مقارب  .1بأنه مقر 

ذا كان تعريف العقل المجرد بأنه ذلك الذي يخلو من العمل، فإن إو

. أو 2ة المقاصد النافعةتعريف العقل المسدد هو ذلك الذي اهتدى إلى معرف
هو العقل الذي يبتغي به صاحبه جلب منفعة أو دفع مضرة، متوسلاً في 

. فهو عقل مجرد وقد داخله العمل 3ذلك بإقامة الأعمال التي فرضها الشرع
 . 4الشرعي، إذ بدخول العمل فإنه يلبس أوصاف التسديد العملي

سؤال السيرة وعلى هذه الشاكلة جاء وصف العقل المسدد كما في )

ازدواجاً البعُد النظري بالبعُد العملي الفلسفية( بأنه العقل الذي يزدوج فيه 
يعسر معه التمييز بينهما، بل يعسر تحديد أين يبدأ أي منهما وأين ينتهي. 

 عكس ذلكفالناظر بواسطة هذا العقل يفكر بمقولات عملية، والعامل على 

ان طبيعة هذا العقل في كتابه . لكن كما سنلاحظ 5يعمل بمقولات نظرية
  المشار إليه تختلف عما جاء في كتبه السابقة.

وعلى العموم يقوم العقل المسدد، كما في )العمل الديني وتجديد المنهج(، 
. 6على أركان ثلاثة أساسية: موافقة الشرع، واجتلاب المنفعة، والاشتغال

لمستقل أو المقيد، وهو ما اصطلح عليه الفقهاء والاصوليون بالعقل غير ا

حيث يقوم على أصول الشرع. وسماه طه بالمسدد بدل المقيد حيث تبعيته 

                                                

 .222العمل الديني وتجديد العقل، ص 1
 .71سؤال الأخلاق، ص  2
 .58العمل الديني وتجديد العقل، ص  3
 .67سابق، صالمصدر ال 4
 .338سؤال السيرة الفلسفية، ص  5
 .67العمل الديني وتجديد العقل، ص 6



 

32 

 

للشرع تجعله قادراً على إدراك مصالحه الدنيوية والاخروية، لذلك فهو 
مسدد، واحياناً يطلق عليه العقل المسدد بالقيم، أو بقيم الشرع. ويسمى أيضاً 

العقل المسدد أفضل من أهل العقل بالسمع، معتبراً ان أهل السمع واصحاب 

ً للنظ ار  المجرد أو النظ ار. والفقهاء هم أهل السمع أو العقل المسدد خلافا
 . 1مثل المتكلمين

ويعب ر طه عن هذه العقول بالعقلانيات كما جاء في )العمل الديني وتجديد 
لانية . فالعق2013العقل(، وهو ما أك ده في )الحوار افُقاً للفكر( الصادر عام 

المجردة هي المجردة عن الممارسة العملية، وبالخصوص الممارسة الدينية 

والعمل الشرعي، معتبراً العقلانية بهذا المعنى ليس لها يقين لا في دفع 
المقاصد المختارة، ولا في نجاعة الوسائل المحددة لبلوغها. أما العقلانية 

الوحي رغم انه المسددة فهي مسددة لأن صاحبها أخذ قيمه من نصوص 

تعثر في اتخاذ الوسائل الموصلة إلى تحقيق تلك القيم، حيث يظن انه اقتبس 
لة، لكنه في الحقيقة اقتبس ظاهرها  هذه الوسائل من هذه النصوص المنز 

وفاته جوهرها. في حين ان صاحب العقلانية المؤيدة يأخذ مقاصده وقيمه 

ه الوسائل التي توصله إلى من الشرع ويحصل اليقين في نفعها، كما يأخذ من
 .2هذه القيم؛ محصلاً اليقين في نجاعتها

ويستند طه في تحديده لمضمون العقل المسدد إلى النص الديني من حيث 
مزاوجة العقل بالعمل، تمييزاً له عن العقل النظري المجرد. وهو ذاته العقل 

الحيوان،  الفقهي وما على شاكلته. كما أنه هو ذاته الذي يميز الإنسان عن

بفعل تضمنه للجانب العملي أو الأخلاقي. حيث العمل هو جملة سلوكيات أو 
تصرفات توصف بالحسن والقبح أو الخير والشر، لذا فهي داخلة في باب 

 . 3الأخلاق، كالذي قرره في )الحوار افُقاً للفكر(

                                                

 .68-67المصدر السابق، ص  1
طه عبد الرحمن: الحوار افُقاً للفكر، الشبكة العربية للابحاث والنشر، بيروت، الطبعة الاولى،   2

 .48م، ص2013
 .55المصدر السابق، ص  3



 

33 

 

ان عن نسولا أدري كيف يستقيم القول بأن العقل المسدَّد هو ما يمُيز الإ
ف هذا العقل ذاته بأنه يتمثل في العقل الفقه ه، ا شاكلي ومالحيوان، ثم يعُرَّ

صوص بل وانه لا تكون العقلانية مسددة إلا إذا أخذ صاحبها قيمه من ن

أن بالوحي؟! فهذه المفارقة تظل قائمة، ولا تنقضي حتى مع افتراض طه 
لا  أنهنية، والإنسان كائن متدين بطبعه، وأن هويته الحقيقية هي هوية دي

دين، وال إنسان من دون دين؛ لا سيما مع مراهنته على التوحيد بين الأخلاق
 كما سنبي ن لاحقاً.

غير أن طه لا يقف عند حدود العقل المسدد، بل أضاف إليه العقل 

ً أن مصدره هو النص الديني أيضاً، ووصفه بأنه يب ي حث فالمؤيد، مد عيا
قل ى العالقيم المقصودة كما هي محددة لدالوسائل الناجعة التي توصل إلى 

المسدد. ومع أن طه يقر  باختلاف مسلك أصحاب هذا العقل عن مسلك 

 لاره، الفقهاء أو أرباب العقل المسدد، إلا أن هذا الاختلاف، بحسب تصو
ل يفُض   فهو يتعلق بالقيم المقصودة بل بالوسائل التي توصل إلى القيم. ولذلك

 مؤيد من وسائل، على ما يقرره العقل المسدد.ما يستنبطه العقل ال

 ائللكن، من منظور نقدي، لا يقتصر الاختلاف بين المسلكين على الوس

ً القيم المقصودة نفسها التي يفُترض أن يدل   يها  علوحدها، بل يشمل أيضا

 بين النص الديني. فهذه القيم موضع خلاف؛ لا بين المسلكين فحسب، ولا
هم ما بيني، كحتى بينهم وبين غيرهم من أتباع الفكر الدين الفقهاء أنفسهم، بل
 وبين الطاهية أيضاً.

ف العقل المؤيد، كما في )سؤال الأخلاق(، بأنه العقل  ً انه عر  وعموما

الذي اهتدى إلى تحصيل الوسائل الناجعة فضلاً عن تحصيل المقاصد 

ديد إلى مرتبة النافعة. فعند تحصيل الوسائل الناجعة يتم تجاوز مرتبة التس
. وهو العقل الذوقي )الصوفي( الذي خالط فيه العمل للنظر، 1التأييد

 . 2وخالطت التجربة الحية فيه للعمل

                                                

 .73سؤال الأخلاق، ص  1
 .166عمل الديني وتجديد العقل، صال  2



 

34 

 

ن ورغم امتداح طه للعقل المسدد في كتبه التي سبقت )روح الدين: م
ً ، حيث اعتبر2011ضيق العلمانية إلى سعة الائتمانية( الصادر عام   ه قادرا

ليه إي الكتاب المشار خروية، لكنه فلح الدنيوية والأعلى إدراك المصا

هذا العقل بالطاغوت حيث يشرعون الأحكام الخاصة  صحابأوصف 
د في م عاثوالعامة من عقولهم وليس من عند الله، كما سيأتي بيانه لاحقاً. 

ة لسفممثلاً للف كتابه )سؤال السيرة الفلسفية( ليجعل من العقل المسدد

بياء والأن سقراطالفيلسوف ن يقيده بالشرع، بدلالة انه عد  أ"الحقة" من دون 
 قبل النبوة هم من أبرز من يمثلون هذا العقل. 

ً في مفهوم العقل المسدد ومصاديقه في ، فوبالتالي نجد قلقاً واضطرابا
 وان،مجمل كتبه اعتبر هذا العقل هو خاصية الإنسان كتمييز له عن الحي

داً بأصول الشرع وأخذ قيمه من نصوص وفي الوقت ذاته اعتبره مقي

ان الوحي، وهو من الغرابة، حيث ان ذلك يستلزم ان يكون مفهوم الإنس
ً بالوحي والشرع. كما عد  أبرز من يمثل هذا العقل هم الف مع  قهاءمرتبطا

ذلك  على الاشادة بات باعهم هذا النهج التسديدي رغم بعض المؤاخذات، وزاد

ومن على شاكلتهم، من مصاديق هذا العقل، في )روح الدين( فوصمهم 
 بأنهم أصحاب طغيان أو طواغيت. 

في حين انه في )سؤال السيرة الفلسفية( جعل هذا العقل دون قيد 
الارتباط بأصول الشرع ونصوص الوحي، واعتبر سقراط والفلاسفة 

س ولي الصد يقين والأنبياء قبل النبوة هم من يمثلون مصاديق هذا العقل

ء، وجميعهم ممتدح من دون جرح واعتراض. إذ رأى أن العقل الفقها
ما ة" كالمسدد يتمثل بالفلسفة "الحقة"، ومنها الفلسفة الإسلامية "الحق

 وصفها من دون ذكر نماذج فلسفية إسلامية تمثلها.

كما اعتبر الأنبياء هم من يمثلون العقل المؤيد ويمتلكون الحكمة التي لا 

بخلاف الفلسفة، ويوحي أحياناً بأنه لا يشاركهم في تنفك عن أصلها الإلهي 

معرفة مؤيدة »هذا التمثيل أحد، كما في عبارته التي يشير فيها إلى وجود 
. لكنه في أحيان نادرة يوحي بأن النبي يمثل نموذجاً على 1«يتفرد بها النبي

                                                

 .409لاحظ: سؤال السيرة الفلسفية، ص  1



 

35 

 

هذا التمثيل، كتصريحه بلفظ "كالنبي" وهو في معرض ذكره للعقل المؤيد، 
، 1سيما انه يرى بأن الحكمة التي يمتلكها العقل المؤيد لها أصل صوفيلا 

خلال مقارنة رؤيته برؤية المفكر الفرنسي بيير هادو  -إضافة إلى تقريره 

ض باطن نفسه، وانه ينبغي ان ينضبط  – بأن الصوفي هو من يرو 
قد  . لكن2الترويض بالعقل المؤيد الذي يترقى إلى الاستعانة بالذات الإلهية

يقصد بذلك ان النبي هو من يمثل العقل المؤيد وبه ينبغي ان ينضبط 

ترويض الصوفي لباطن نفسه. وهو الأقرب وفق سياقات حديثه؛ ما لم 
 يعتبر المتصوفة أنبياء، كما ذهب إليه ابن عربي.

ان أقصى ما  2012عموماً رأى طه كما في )سؤال العمل( الصادر عام 
ري المجرد هو أوصاف الأشياء وعللها الظاهرة يمكن تحقيقه بالعقل النظ

 . 3دون التعدي إلى إدراك مقاصدها الخفية خلافاً للتغلغل في العمل

ذا د هوحقيقة ان إدراك المقاصد من خلال العقل النظري ممكن. إنما أرا

عجز يلتي المفكر التغلغل في التجربة الصوفية لإدراك المشاهدات الغيبية ا

ها شاهدتها، وهي التجربة الغنوصية التي يؤكد عليالعقل المجرد عن م
 العرفاء.

دة المؤي قيةفقد أشار في )العمل الديني وتجديد العقل( إلى ان التجربة الخل
 وفي.تجمع بين العقل والغيب، وكذا بين العلم والأخلاق وفق النهج الص

 وأركان هذه التجربة هي كما يلي: 

علم ال ى تخليق الإنسان بالصلة بينركن القدوة، حيث ان القدوة يتول ـ1
 والأخلاق.

ركن الإشارة، حيث تتولى الإشارة تخليق الإنسان بالصلة بين العقل  ـ2
 .4والغيب

                                                

 .49المصدر السابق، ص  1
 .49المصدر نفسه، ص  2
 .108سؤال الأخلاق، ص 3
 .99-98المصدر السابق، ص 4



 

36 

 

ً إلا ويرى الحق فيه، ولا يعرف شيئاً  واعتبر العقل المؤيد لا يرى شيئا
 . 1إلا ويعرفه به، بفضل التقرب بالنوافل

كما  -الذي يمثل لدى الصوفية وهو الحال المعروف بوحدة الشهود، و
 .2الشخصية أو العضوية سل م الترقي إلى وحدة الوجود -نرى 

ووفق توصيفاته للعقول، اعتبر أن غاية العقل المجرد هي معرفة 
 الصفات، وغاية العقل المسدد هي معرفة الأفعال واستمداد المقاصد

 والمعاني والقيم من النص الديني. 

فهي معرفة الذوات. وحسِب انه لا سبيل إلى  أما غاية العقل المؤيد

معرفة الذات بطريقة النظر، حيث لا يوصل إلا إلى الصفات، ولا بطريق 

العمل حيث لا يوصل الا إلى الأفعال، بل لا بد من الجمع بين النظر والعمل 
والتجربة عبر الملابسة والتي تصل في أعلى مراتبها إلى المباطنة 

العقل المؤيد إلى استمداد الأسرار والأنوار . حيث يرتقي 3الصوفية
 .4والأرواح

وبذلك يكون العقل المؤيد هو الوحيد بين العقول الثلاثة يمكنه الاحاطة 

بالأعيان الخارجية أو الذوات المتشخصة في الوجود من خلال توظيف 
مفهوم الملابسة التي وردت على لسان العرفاء، ومن ذلك نقله لقول الغزالي 

التحقيق بالبرهان علم، وملابسة عين تلك الحالة »منقذ من الضلال(: في )ال

ً من أوصاف العقل المؤيد وهي 5«ذوق ، حيث اعتبر الملابسة وصفا

                                                

 .153العمل الديني وتجديد العقل، ص  1
 .(3انظر: النظام الوجودي، ضمن سلسلة المنهج في فهم الإسلام )  2
 .129العمل الديني وتجديد العقل، ص  3
 .108سؤال العمل، ص 4
فه بأنه  5 عد د الغزالي ثلاث درجات لحالات المعرفة، هي العلم، والذوق، والايمان الذي عر 

 .(35القبول من التسامع والتجربة بحسن الظن )المنقذ من الضلال، ص



 

37 

 

. والملابسة هي كالملامسة، لكن الأولى 1تتضمن الاشتغال والتجربة الحية
 .2تحصل في التجربة الحية، فيما الثانية تحصل في التجربة الحسية

باطنة التي هي أعلى درجات الملابسة، ففيها يتم إدراك الذات أما الم
فتكون دليلاً على الأوصاف والأفعال. كما فيها يمكن ان يتعلق العبد بربه 

وان يكون سر هذا التعلق في قلبه هو الدال على كل شيء في نفسه وفي 
 . 3أفقه، فتكون الذات دليلاً، والأوصاف والأفعال مدلولاً 

ة منفعتان للمباطنة التي يصل إليها صاحب العقل وبحسب طه، ثم

. وان صاحب هذا العقل يجمع بين )العينية 4المؤيد، هما: الطمأنينة والمحبة
والعبدية( في تجربته الصوفية. فالعينية هي معرفة المؤيد لذوات الأشياء 

فهي  -أو العبودية والعبدانية في العرف الصوفي  -بالملابسة. أما العبدية 

فته لذاته في تبعيتها. فلا عبدية إلا بملابسة المؤيد للارتباط الذي معر
يحصل به التعين الخَلْقي والتخلق الخُلقي. ولا ملابسة أنفع إلا بالوفاء 

كما يزاوله العقل  –بشرطيها، وهما الخروج عن قصد إدراك الصفات 

 . ولا-كما يزاوله العقل المسدد  –وعن قصد إدراك الأفعال  -المجرد 
صفات يتعين ترك قصد ادراكها إلا عالم الأشياء أو عالم الموجودات 

الكونية، ولا أفعال يتعين ترك قصدها إلا عالم الاعمال. فيحصل ترك 

التبعية للشيء والتبعية للعمل، والأول هو التخلص، والثاني هو الاخلاص. 
سم وبذلك تمهد تحقيق شرط ثالث هو معرفة التبعية المحققة للعبدية با

 . 5الخلاص

                                                

 .123العمل الديني وتجديد العقل، ص 1
 .125صالمصدر السابق،  2
 .127المصدر نفسه، ص 3
 .127-126المصدر نفسه، ص 4
 .130المصدر نفسه، ص 5



 

38 

 

وفي التوصيفات الصوفية عادة ما يتم الربط بين الاخلاص والتخلص 
بشكل مختلف، مثل القول البليغ لمعروف الكرخي: يا نفس اخلصي 

 .1تتخلصي

*** 

في، لصوإذاً، عرفنا ان طه منحاز إلى العقل المؤيد أو المسلك الذوقي ا
ليه بالنهجين ورجحه على العقلين المجرد والمسدد، أو ما نصطلح ع

اني" البيمع بعض التحفظ، كما جعل العقل المسدد أو " "البياني""العقلي" و

 لمينالمتمثل لدى الفقهاء أفضل من النهج العقلي كما يتمثل لدى المتك
ن نساوالفلاسفة. وهو قد اعتبر العقل المسدد يحقق ما يتطلبه تعريف الإ

ن غم ارلذي يخلو من ذلك، بخصلة العمل والأخلاق، خلافاً للعقل المجرد ا

تعلقة الم الأبحاث الكلامية لا تخلو من الانشغالات بالقضايا العملية كتلك
صول بقضايا الحسن والقبح والتكاليف الواجبة وغيرها. كما ان أبحاث أ

رها تأثيلالفقه لا تخلو من الانشغالات في القضايا النظرية المجردة، إما 
 .لدخيلةادات لتكليفية، أو تأتي بفعل الاستطراعلى المباحث العملية للقضايا ا

 

 بين العقل العملي والعقل المسدد

ف طه التجريد، كما في العقل المجرد، بأنه الانقطاع عن العمل  لقد عر 

وليس انتزاع المعاني وتنسيقها، إذ ونسيان قيمته الفعلية في توجيه النظر، 

عمل فيها ودرجة توغل امكانات البناء النظري من حيث انعكاس التتفاضل 
 . 2آثاره في جنباتها، وبهذا يكون العمل مصححاً للنظر

اتها د ذحلكن حقيقة الحال ان قيمة العمل الفعلية في توجيه النظر هي في 
لمجرد ري امسبوقة بنظر العقل المجرد. فمن الناحية المنطقية ان العقل النظ

 أبعاده. هو الأساس الذي يستند إليه التفكير العملي بكافة 

                                                

 .178، ص4الغزالي: احياء علوم الدين، دار المعرفة، بيروت، ج 1
 .190سؤال الأخلاق، ص  2



 

39 

 

ة ثم فبالإضافة إلى نمط التوليد المعرفي الذي يمارسه العقل المجرد؛
نمطان آخران، أحدهما تفسيري، والآخر عملي مصلحي أو نفعي بأوسع 

ً للنظر من دون امك  انيةمعانيه. وفي النمط الأخير يكون العمل مخالطا

حي مصلال فصله بشكل تام. ومثلما يستخدم النمط التفسيري في توجيه النمط
علوم ي الفالنفعي؛ فإن العكس حاصل أيضاً كما في الطريقة العلمية المتبعة 

ط الطبيعية، والتي يدرجها طه ضمن العقل المجرد. وعندما يكون النم

ً للشرع؛ فإنه يصبح عقلاً شرعياً، أو م  وفق سدداً المصلحي أو النفعي تابعا
 العملي.اصطلاح هذا المفكر. وهو ينطوي ضمن مباحث العقل 

مع هذا فقد مي ز طه بين هذين العقلين، فاعتبر العقل العملي شائع 
استخدامه لدى أتباع العقل المجرد، وهو يختلف عن العقل المسدد الأخص 

منه، واستدل على هذا الاختلاف، كما في )سؤال السيرة الفلسفية(، بأن في 

وب، وليس كل العقل المسدد شرط ابتداء، وهو اصابة الهدف أو نيل المطل
عمل يصيب هدفه. كذلك فإن القيم هي من تحدد العقل المجرد فيقتصر 

العقل العملي على تنزيل القيم على الواقع أو تطبيقها في السلوك، في حين 

ان القيم في حالة العقل المسدد هي من استنباط العقل المسدد نفسه حيث 
ة. فقيم العقل المسدد يستنبطها من الصفات الإلهية وتبقى محفوظة في الفطر

مأخوذة من الكمالات الإلهية، بينما قيم العقل العملي مأخوذة من اجتهادات 
 .1العقل المجرد

وفي محل آخر من )سؤال السيرة الفلسفية( أثار التمييز بين هذين العقلين 

لاعتبارين، أولهما ان اهتمام العقل العملي بالقيم هو اهتمام بظواهر، 
لاتها إلى ذواتها، فلا يتعداها هذا العقل إلى سواها، والظواهر ترجع دلا

بينما اهتمام العقل المسدد بالقيم هو اهتمام بآيات، والآيات ترجع دلالاتها 

إلى غيرها، فيتعين ان يتعداها إلى سواها مما يعلو على جنسها. أما الاعتبار 
تنتجاً الآخر فهو ان العقل العملي لا يطلب أصل القيم إلا في الواقع مس

الوجوب من الوجود، وقد يعد بعضهم هذا الاستنتاج مغالطة منطقية 
بالإضافة إلى ما يرثه من تنسيب وتذويت للقيم، بينما العقل المسدد يطلب 

                                                

 .35سؤال السيرة الفلسفية، ص  1



 

40 

 

أصل القيم من الكمالات الإلهية، إذ تعتبر القيم معاني مشتقة من هذه 
رة ولو انها الكمالات ومفطوراً عليها بحيث يرتفع عنها التنسيب، إذ الفط

من جهة الخلقة البشرية ذاتية؛ فإن مضامينها من جهة الايداع الإلهي 
 .1حقيقية

كما ذكر في معرض نقده للطبيب أبي بكر الرازي بأن للعقلين النظري 

والعملي وجهين لحقيقة واحدة، وهي العقل المجرد، أي العقل الذي ينظر 
لتي تنضبط بها وغير معني إلى الأشياء بوصفها ظواهر مستكشفاً القوانين ا

بالقيم والمعاني التي هي من وراء انضباطها بهذه القوانين، والعقل العملي 

عند الرازي يخضع أيضاً لهذا التصور التجريدي حتى ولو كانت القيم هي 
محل نظره، إذ يعد القيم هي الأخرى ظواهر نفسية تخضع لقوانين ينبغي 

 .2سديةكشفها كما تكشف قوانين الظواهر الج

م للمسدد وا وحقيقة ان ما ذكره هذا المنظ ر في التمييز بين العقلين العملي

 لعمليةاايا يكن سديداً، فالعقل العملي هو اطار عام للمباحث المتعلقة بالقض

ع والسلوكية دون ان يتضمن اعتقادات نظرية محددة مثلما هو الحال م
ات ن صفمما. وكل ما ذكره العقل المسدد، وبالتالي لا تصلح المقارنة بينه

قل الع للعقل العملي، إنما هي نتائج بعض النظريات الداخلة في اطار هذا
 العام، وهي بالنتيجة لا تلزم عنه بالضرورة.

فالقيم الأخلاقية هي من أبرز مباحث العقل العملي، ولا يمتنع اعتبارها 

ظام الأخلاقي( نابعة عن كمالات الصفات الإلهية. بل في دراستنا )فلسفة الن
اعتبرنا ان للنظام الأخلاقي الحدسي ارتباطاً لزومياً بعالم ميتافيزيقي مستقل 

عن العلاقة الأخلاقية التي نشهد ظواهرها الواقعية. وبالتحديد انه يشكل 

ً آخر من صفات الوجود الإلهي، فهو عنصر ثالث يضاف إلى  نوعا
لتقسيم اللاهوتي المتعارف الصفتين: الذاتية اللزومية والفعلية، كما في ا

عليه. فطبيعة هذا النوع من الصفات ليست لزومية؛ كالصفات الذاتية، كما 

أنها ليست من الصفات الفعلية الخاصة بالخلق والإبداع، بل مصدرها 

                                                

 .205المصدر السابق، ص  1
 .205-204المصدر نفسه، ص  2



 

41 

 

الانحياز الإلهي لما تتضمنه من نتائج خيرة وصالحة للعباد، لذلك فإنها لا 
نفيذ والتطبيق، بل تتبع قاعدة ما يحقق تتخذ طابع التعميم المطلق عند الت

الخير والصلاح الأعظم. ويمكن التعبير عنها بالصفات الأخلاقية للاله 

كمصدر أساس لما نشهده من نظام حدسي متميز. فهي أخلاق الله التامة 
وأسماؤه الحسنى، ومن طبيعتها أنها تتصف بالكمال التام، ولوضوحها لا 

لى شيء آخر يفسرها. فهي الأصل في كل تحتاج إلى تبرير أو رد ها إ

أخلاق دون ان ترُد  إلى ما سواها، مثلما وجود الإله هو الأصل في كل 
وجود دون ان يرُد  إلى ما سواه. وعليه تصبح الأخلاق الحدسية لدى البشر 

انعكاساً عن تجليات صفات الله الأخلاقية. فهي نفخة الله الروحية، وفطرته 

ها، والأمانة التي حملها الإنسان دون غيره من الكائنات التي فطر الناس علي
 . 1المعروفة

تابه كيد ومن الاخطاء المنهجية التي وقع فيها هذا المفكر ما جاء في تمه
جية منه الأخير )السيرة النبوية والتأسيس الأخلاقي( من وضع ثلاثة مبادئ

هي: وية، ووبنى عليها نظريته الفلسفية في السيرة النب -كما وسمها  -

 جال هوالم التوسل بالتفك ر، واعتبار الآيات، والمواثيق، وما يهمنا في هذا
 التوسل بالتفك ر واعتبار الآيات. 

ف التفك ر بأنه النظر  فمن حيث المبدأ الأول مي ز بين التفك ر والتفكير، فعر 
في في الأشياء باعتبار صلتها بالإنسان جلباً لخير أو دفع لشر، أو هو النظر 

الأشياء من أجل الإنسان، وكأن حقائقها مرتبطة بقيمه. أما التفكير فهو 

النظر في الأشياء لذاتها لا من أجل الإنسان، وكأن حقائقها مستقلة عن 
قيمه. لذا فالتفكير إنما هو تجريد التفك ر من افُقه القيمي. وعليه استنتج بأن 

ذي يلازم الإنسان في الأصل هو التفك ر بحيث يكون هو الفكر الفطري ال

كل أحواله العادية، في حين ان التفكير هو الفرع بحيث يكون فكراً صناعياً 
يتكلفه الإنسان في بعض الأحوال. وكلا الفكرين هو عمل العقل، إلا ان 

                                                

 (، موقع فلسفة العلم والفهم:4الأخلاقي ) انظر: فلسفة النظام  1

http://philosophyofsci.com:2082/index.php?id=191 



 

42 

 

العقل الذي يورث التفك ر هو العقل المسدد بالقيم، بينما العقل الذي يورث 
 م.التفكير هو العقل المجرد من القي

يبقى المبدأ الثاني، وفيه مي ز بين الآيات والظواهر، حيث اعتبر الآيات 
هي الأشياء من حيث ان معانيها تتجاوز ظاهرها، أو هي الأشياء في صلة 

ظاهرها بباطنها. أما الظواهر فهي الأشياء مردودة إلى ظاهرها وحده، 

الآيات من بعُدها كأنه لا باطن لها بالمرة، فيلزم ان الظواهر إنما هي تجريد 
المعنوي. واستنتج من ذلك ان الأصل هو الآيات التي يتعامل الإنسان 

الفطري معها، إذ دأب الإنسان ان يتطلع إلى ما لا يظهر من وراء ما 

يظهر، بينما الفرع هو الظواهر التي يتعامل الإنسان الصناعي معها دون 
 .1التطلع إلى ما ورائها

وجي مولن المبدأ الأول المذكور هو مبدأ ابستلكن من حيث التدقيق نرى ا
لها  وجيةيتعلق بآلية المعرفة البشرية، في حين ان الثاني هو خاصية انطول
 ول. الا علاقة بتفسير الواقع الخارجي، ومن ثم فتحديدها قائم على المبدأ

 تقاقن التفك ر وفق الاشأبالمبدأ الابستمولوجي فسنلاحظ؛  ولو بدأنا

لشيء ر باارب للمعاني القرآنية هو ابذال جهد أكبر في التفكياللغوي والمق

ينهما قة بلغرض التعرف على حقيقته. فالتفك ر هو زيادة في التفكير، والعلا
 بيعيليست علاقة مقابلة، ولا علاقة أصل بفرع، كذلك ان التفكير أمر ط

ً متكلفاً. وبالتالي فهما من سنخ واحد؛ إلا ان أحده كثر ما أوليس صناعيا

ً من الآخر، والعقل الذي ينُشئهِما واحد غير متكث عندما ر، وجهداً وامعانا
 لعقليكون موضوعهما الظواهر الموضوعية؛ فإن العقل المناسب لهما هو ا

ق حقائالمجرد لا المسدد. وهو ذاته يمكنه عبر التفك ر ان يتوصل إلى ال
 طن. الخفية خلف الظواهر، حيث الانتقال من الظاهر إلى البا

ن بل أقفمن الطبيعي أن تكون البداية الفكرية ناشئة عن التفكير، هكذا 
 .تتنامى وتتبلور فتنقلب إلى تفك ر وتدب ر

                                                

 .14السيرة النبوية والتأسيس الأخلاقي، ص  1



 

43 

 

ة، وعندما يدرك المتفك ر أن وراء ظواهر الأشياء حقائق باطنة وخفي
. وقد كالذي أفاده طه بحق ،على الباطن آياتٍ دالةهذه الظواهر  فستصبح

واهر د ظمجر نفاذ إلى ما وراءها، فتبقى حينئذعجز عن العند ال ايكُتفى به
 .المشيرة إلى الباطنلا غير، دون أن ترتقي إلى مستوى "الآية" 

و أر لكن سواء تم التوصل إلى الباطن أم لا، فكل ذلك ينبعث عن التفك  

هو د، فزيادة التفكير والتعمق فيه، وهو الحال الذي يمارسه العقل المجر
دراسة وفهم الظواهر بغض النظر إن كانت تدل على  الذي يسعى إلى

 الباطن فتصبح آيات أم لا. 

ويلاحظ مما قدمنا ان التفك ر ليس بالضرورة عبارة عن النظر في 

ً لشر، أي النظر لأجل  ً لخير أو دفعا الأشياء باعتبار صلتها بالإنسان جلبا

النظر في  الإنسان ذاته والذي يورثه العقل المسدد كما يرى طه، بل هو
الأشياء بما قد تدل على حكمة الله في خلقه، فيدرك المتفك ر ان وراء 

الظواهر حكمة دون ان تأتي عبثاً وباطلاً، وذلك بغض النظر عن مصلحة 

الإنسان واعتباراته من الخير والشر. وهو الحال الذي توحي به عدد من 
 .1الآيات القرآنية الكريمة

 

 يةالعقول الثلاثة وتقلب الرؤ

ت شار طه في )سؤال السيرة الفلسفية( إلى وجود طورين أساسيين مرأ
 ،الأول ى منبه رؤيته حول العقول الثلاثة وتحديداتها الأساسية، ثانيهما أغن

 وهما كالتالي: 

                                                

ً وَعَلىَ جُنوُبِهِمْ وَيتَفك رونَ فيِ  1 ً وَقعُوُدا َ قيِاَما مثل النصوص القرآنية التالية: ﴿الَّذِينَ يَذْكرُُونَ اللََّّ

.. 191 \السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ رَبَّناَ مَا خَلقَْتَ هَذاَ باَطِلاً سبُْحَانكََ فقَِناَ عَذاَبَ النَّارِ﴾ آل عمران خَلْقِ 

ِ وَأجََلٍ  ُ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضَ وَمَا بيَْنَهُمَا إلِاَّ باِلْحَق  ى وَ ﴿أوََلَمْ يتَفك روا فيِ أنَْفسُِهِمْ مَا خَلقََ اللََّّ إنَِّ  مُسَمًّ

يْتوُنَ وَالنَّخِيلَ 8 \كَثيِراً مِنَ النَّاسِ بِلِقاَءِ رَب ِهِمْ لَكَافرُِونَ﴾ الروم رْعَ وَالزَّ .. ﴿ينُْبِتُ لَكُمْ بهِِ الزَّ

 .11 \وَالْأعَْناَبَ وَمِنْ كلُ ِ الثَّمَرَاتِ إنَِّ فيِ ذلَِكَ لَآيََةً لِقَوْمٍ يتَفك رونَ﴾ النحل



 

44 

 

تي ال : ويتمثل بالمرحلة السابقة على النظرية الائتمانيةالطور الأول
ة( ية إلى سعة الائتمانيبرزت منذ كتاب )روح الدين: من ضيق العلمان

لذي ا. وفي هذا الطور يتصف العقل المجرد بأنه العقل 2011الصادر عام 

 مسددينتزع المعقول من المحسوس، ويفصل النظر عن العمل. وان العقل ال
واقع. ي الفهو العقل الذي يصل النظر بالعمل، ويبث القيم النافعة والصالحة 

ورة صطنه ي يجعل ظاهر العمل تابعاً لباكما ان العقل المؤيد هو العقل الذ
 وقيمة، ومتوسلاً بالوسائل الناجعة والمشروعة.

: ويتمثل بالمرحلة اللاحقة على النظرية الائتمانية. حيث في الطور الثاني

هذه المرحلة يحتفظ العقل المجرد بمعناه في الطور الأول مع إضافة ان 
اعتباره يخل  بشرط أساسي، خوض هذا العقل في القيم لا يفيده في شيء؛ ب

وهو وصل القيم بالصفات الإلهية وكمالاتها، إذ لا قيم بغير اعتبار لهذه 

الكمالات. وهذا الشرط هو بالذات ما يستوفيه العقل المسدد في الطور 
الثاني، إذ هو العقل الذي يحتفظ بمعناه في الطور الأول مع إضافة ان القيم 

اما العقل المؤيد في الطور الثاني فيحتفظ مأخوذة من الكمالات الإلهية. 

بمعناه في الطور الأول مع إضافة ان القيم في صلتها بالكمالات الإلهية 
تجعل العامل بها يتوجه بباطنه إلى الذات الإلهية نفسها مستدلاً على وجود 

 .1الكمالات بوجود الذات التي هي أكمل الكاملين

ً ان  كما تم تصويره خلال  -دد والمؤيد التمييز بين العقلين المسعموما

هو ان العقل المسدد يصل القيم الأخلاقية بالصفات الإلهية  -الطور الثاني 

وكمالاتها المبلَّغ عنها؛ بحيث ترتقي على نتائجها في الواقع، بينما يقوم 
العقل المؤيد بوصل القيم بالذات الإلهية فترتقي على آثار الكمالات في هذه 

عية. وحينها يلزم ان خُلق الإيمان يكون على ضربين: الإيمان النتائج الواق
 . 2المسدد والإيمان المؤيد

وبعبارة ثانية، إن العقل المسدد يكتفي بالاستدلال بالصفات الإلهية على 

القيم، أما العقل المؤيد فيستدل بالذات الإلهية نفسها على هذه القيم. إذ يسبق 

                                                

 .20، هامش صسؤال السيرة الفلسفية  1
 .447-446المصدر السابق، ص  2



 

45 

 

ه إلى الذات الإلهية وخطابها، إلى صاحب هذا العقل "كالنبي" ال توج 
فيحصل له تعقل الحكمة من حيث صلتها بهذه الذات، بينما لا يسبق إلى 

 .1صاحب العقل المسدد الا التوجه إلى الصفات وتبليغها

كما زاد طه على ذلك، بأن المعرفة تمتلك نفس المراتب التي للعقل، 

، ومعرفة مسددة فهناك معرفة مجردة، يتميز بها المتفلسف التجريدي

يختص بها الفيلسوف الصد يق، ومعرفة مؤيدة يتفرد بها النبي. وكل معرفة 
ً وتكميلاً، فيلزم ان المعرفة  عليا تتضمن ما دونها وتزيد عليها توسيعا

المسددة تتضمن تصورات واستدلالات كما تتضمنها المعرفة المجردة، 

لات المعرفة المؤيدة غير أنها تكون موسعة ومكملة، أما تصورات واستدلا
 .2فهي الأوسع والأكمل

د لمسدوبالذات العقلين ا -وحقيقة نجد تحولاً في الموقف إزاء العقول 
 فات. ن مؤلمكما جاء في )سؤال السيرة الفلسفية( مقارنة بما قبله  -والمؤيد 

فقد تمت إضافة بعض الحمولات النظرية، كما تم السكوت عن أشياء 
الادعاء بوصل القيم بالصفات  ،ث الحمولة النظريةمتعلقة بهما. فمن حي

الإلهية وكمالاتها كما في العقل المسدد، ولا يبدو ان هذا الحال كان معهوداً 

خلال المرحلة اللاحقة على النظرية الائتمانية، بل ظهر أول ما ظهر لدى 
ً تم السكوت عن أشياء مثل ان العقل المسدد في  كتابه المشار اليه. أيضا

به الآنف الذكر ممدوح من دون شائبة، وأنه يخلو من التقييد بإتباع كتا

الشرع، كما أن ممثليه عبارة عن الفلاسفة "الصد يقين" والأنبياء قبل النبوة. 
ً على  في حين اعتبر هذا العقل فيما سبقه من مصنفات ودراسات قائما

اء أصول الشرع رغم حمله لبعض الشوائب، وأن أبرز ممثليه هم الفقه

الذين انتقدهم طه بمستويات مختلفة من النقد، أعلاها درجة هي تلك التي 
برزت في )روح الدين(، حيث اعتبر اعمالهم طغياناً. أما العقل المؤيد فهو 

ممدوح في جميع الأحوال، لكن أتباعه في )سؤال السيرة الفلسفية( هم 

هذا الكتاب  الأنبياء، كما سنسلط الضوء على ذلك فيما بعد، في حين قبل

                                                

 .36و 19المصدر نفسه، ص  1
 .409-408المصدر نفسه، ص  2



 

46 

 

 يتمثل أتباعه بالصوفية دون ذكر الأنبياء.

ً من الارباك وعدم الضبط  وعلى العموم نجد في هذا التحول شيئا
 المعرفي.

 

 العقلانية وأشكالها

لقد احتفظ طه بمصطلح العقلانية، ومثلها الحداثة، وعدد من 
ز جاوتيالمصطلحات الأخرى الناشئة بفعل تطورات الثقافة الغربية دون ان 

ربية الع إشكالياتها أو يعمل على استبدالها بألفاظ أخرى مناسبة لثقافتنا

ً دالة على الخصوصية. فمثلما  وجد توالإسلامية، بل أضاف إليها ألفاظا
. وهكذا عقلانية وحداثة غربية؛ توجد في قبالها عقلانية وحداثة إسلامية.

ن لغربية من دوصاغ مفاهيمه في هذا الاطار كرد  فعل على المفاهيم ا
 تجاوز.

ففي )سؤال الأخلاق(، ووفق تصنيفه الثلاثي للعقل، مي ز بين مفهومين 

للعقلانية؛ أحدهما يعود إلى اليونان والغرب، والثاني يعود إلى ما دعا اليه، 
فاعتبر المفهوم الأول يتمثل بالعقلانية المجردة عن الأخلاقية، وهي التي 

، والثاني يتمثل بالعقلانية المسددة يشترك فيها الإنسان مع الحيوان

بالأخلاقية، وهي التي يختص بها الإنسان دون سواه. ونقد التقسيم القائل 
بأن العقلانية هي نظرية وعملية، والأولى لا أخلاق فيها، والثانية تنبني 

على الأخلاق. حيث اعتبر العقلانية النظرية إن أمكن وجودها فلا يمكن ان 

ن. أما الثانية العملية فلا يجوز ان تكون النظرية أصلاً لها يتفرد بها الإنسا
 . 1ولا في مرتبتها

وليس هذا الحصر للعقلانية بالموقف الوحيد عند طه، فقد سبق له في 
أن أشار إلى  1998)اللسان والميزان أو التكوثر العقلي( الصادر عام 

لعقلي. وأك د وجود عقلانيات كثيرة ومفتوحة، واصطلح على ذلك بالتكوثر ا

                                                

 .14سؤال الأخلاق، ص  1



 

47 

 

ح في  هذا المعنى بعد أكثر من عقد من زمان صدور هذا الكتاب، فصر 
بأنه أصبح على يقين بأن العقلانيات أكثر من ان  2011حوار له عام 

تحُصى، ومن يريد ان يحصيها كمن يريد احصاء أفعال الإنسانية في كل 

ة من دون . وبذلك أصبحت فكرة العقلانية سيالة منبسط1أزمنتها وأمكنتها
 حدود. 

 كما ان هذا المفكر لم يكتفِ بجعل الإنسان والحيوان يشتركان في
 بعض "العقلانية المجردة" مثلما جاء في )سؤال الأخلاق(، بل اعترف في

خلايا بأن العقل ينبسط على الحيوان والبكتيريا وال -كما سنرى  -كتبه 

لانية لعقي إذا كانت اومجمل الكائنات الدقيقة فضلاً عن النباتات. وبالتال
صدق تصدق مع الحيوان مثلما تصدق مع جميع أفعال الإنسان؛ فلِمَ لا ت

ً مع هذه الكائنات من البكتيريا والخلايا والنباتات؟ فأي م هذا  نزلقأيضا

معنى؟ ة للالذي يؤدي إليه المفهوم الجديد للعقلانية غير المنضبطة والفاقد
كن لاعقلانية؟ بل هل يوجد شيء يموهل يمكن لشيء ما ان يميزها عن ال

 وصفه بأنه لا عقلاني غير هذا المفهوم ذاته؟!

ثم ان طه في )سؤال الأخلاق( جعل من عقلانية الإسلام أسمى عقلانية 

ممكنة بفعل ما سماه، وفق بعض روايات الحديث النبوي، بشق الصدر 

ا وغسل القلب، وان عقل المسلم أسمى عقل ممكن. وطالب بتعريف غيرن
بواقعة شق الصدر وما أسماه باخلاق شق الصدر. ورأى أن من لم يسل م 

نفسه لمثل هذه الجراحة وغسل القلب على سبيل المجاز لن يكون له من 

التجديد الجذري نصيب، حتى لو توه م أنه جمع من الأخلاق ما جمع؛ لأنها 
. حيث لم تكن إلا أخلاقاً فرعية وظاهرية، أي أخلاق قشور لا أخلاق جذور

. وأشار إلى ان أحداث مثل 2حادثة الشق تحقق الجمع بين العقل والقلب

وشق الصدر  -كما ورد في النص القرآني لآية الذر  -الميثاق الأول 
وتحويل القبلة هي ما تمثل أركان النظرية الأخلاقية الإسلامية، بل وتمثل 

                                                

 .54حوارات من أجل المستقبل، ص  1
 .164-161سؤال الأخلاق، ص 2



 

48 

 

ر الميثاقية. فوراء عقلانية جديدة هي عقلانية الميثاقية في قبال العقلانية غي
 .1الأولى افُق الألوهية، في حين وراء الثانية افُق الآدمية

وهنا يلاحظ ان العقلانيات كما في )سؤال الأخلاق( جاءت محددة 
 وليست مفتوحة بلا حدود كالذي أك د عليه قبل هذا الكتاب وبعده.

إلى  يالتمس ك بالخ إذ، في كتابه السالف الذكر بل ذهب إلى أبعد من ذلك
س ً جانب العقلانية، مؤس ِ من زعمه أن  هذا الجمع على تبريرٍ مستمدٍ  ا

الات والمثالات التي تستند على جملة من الخيمبنية العقلانية الحديثة نفسها 

. ورأى انه لا معنى للتفريق بين الخيال الممكن وغير إلى نظريات علمية
ً لوجهة وحده، التفريق بينهما يعود إلى حكم العقل أن الممكن بحجة  إذ وفقا

أن العقل لا يستقل بنفسه وإنما  وذلك استناداً إلىغير معقول، نظره أن هذا 
 .2يزدوج بالخيال

وزاد على ذلك في )الحق العربي في الاختلاف الفلسفي( الصادر عام 

، فنقد متفلسفة العرب لفصلهم بين الاستنتاج والتخييل، واخراج 2006
لى وصف استنتاجي.. لذلك دعا إلى الفلسفة القول عن وصفه التخييلي إ

ً للفلسفة الخالصة.  الحية التي توظ ف الجانب التخييلي من الدليل خلافا

واعتبر الدليل الفلسفي لا يكون دليلاً حياً حتى تزدوج بنيته الاستنتاجية 
 .3المشتركة ببنية تخييلية خاصة. وانه لا بد من تقديم التخييل على الاستنتاج

يق د فعل ابن طفيل في حكاية )حي بن يقظان( الذي سلك الطرلذلك مج  
شد ن رلكه ابالتمثيلي والتخييلي بدل الطريق التجريدي الاستنتاجي كما س

 ومن قبله ابن باجه. 

                                                

 .169و 167المصدر السابق، ص 1
 .168المصدر نفسه، ص 2
 –تلاف الفلسفي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء طه عبد الرحمن: الحق العربي في الاخ 3

 .105-104م، ص2006المغرب، الطبعة الثانية، 



 

49 

 

تأس فَ على سد الطريق الذي فتحه ابن طفيل من قبل ابن رشد. بل و
 . 1واعتبر انه لولا ذلك لكان للفلسفة العربية اليوم شأن آخر

وهو في )سؤال السيرة الفلسفية( وصف عمل ابن طفيل بأنه جاء لبيان 
 . 2دور الفطرة في الوصول إلى ما يوصل إليه الشرع

غير أن هذا التمجيد لعمل ابن طفيل انقلب إلى ضد ه في مصن فه الأخير 
)السيرة النبوية والتأسيس الأخلاقي(، بل وان المسلك التمثيلي والتخييلي 

ل في كتابه الأخير إلى ما وصفه بالرمزية اللاعقلانية.  الذي أشاد به، تحو 

فقد اعتبر قصة )حي بن يقظان( لدى ابن سينا، وبدرجة أخف لدى ابن 
طفيل تلجأ إلى استخدام اللاعقلانية التي تمثلت في الرمزية، حيث غالى ابن 

ى ابن سينا في استعمالها إلى حد استغلاق قصته بالمرة، أما اللاعقلانية لد

طفيل فكانت راجعة إلى الإشارات اللطيفة التي استعملها ابن طفيل بخلاف 
استعمال ابن سينا للرموز الكثيفة التي يعسر اشتشفاف معانيها الروحية. وقد 

ح عليهما عمل الطبيب ابن النفيس في )الرسالة الكاملية( والتي وصفها  رج 
 لكلامي.، وهي رسالة تتضمن الطرح ا3بالعقلانية المسددة

لى لأولكن إذا تجاوزنا ما ورد في مصن فه الأخير، وعدنا إلى إشادته ا

 وصولبقصة ابن طفيل، والتي رأى فيها تعبيراً عن الفطرة ودورها في ال
في  إلى ما يوصل إليه الشرع، فإننا نلاحظ أنه أغفل الفكرة المركزية

، على نيةالعرفا القصة، وهي الوفاق العميق بين التجربة الفلسفية والتجربة

في غرار ما نجده في النهج الإشراقي. فهذه القصة تدعم المنحى الفلس
اليوناني الذي يعارضه طه، وأنها تجمع بين مسلك العرفان النظري 

عو ا يدوالمنهج الفلسفي التقليدي من دون قطيعة. وكل ذلك لا ينسجم مع م
 إليه هذا المفكر.

                                                

 .103المصدر السابق، ص 1
 .40سؤال السيرة الفلسفية، هامش ص 2
 .54-52السيرة النبوية والتأسيس الأخلاقي، ص 3



 

50 

 

و الآخر في تصوير مسلك ابن وسبق لمحمد عابد الجابري ان أخطأ ه
 طفيل، حيث صن فه ضمن النظام البرهاني بمعية ابن باجة وابن رشد،

ا. نياهثمتجاهلاً المنحى العرفاني الذي أك د عليه في مقدمة حكايته وفي 

تشط را "والغريب والطريف في الوقت ذاته، ان الجابري وطه قد 
 طفيل!وتناصفا في الأخذ بما ورد في قصة ابن  "ضرعيها

 

 يميز الإنسان عن الحيوانما 

 ميزسبق ان لاحظنا بأن طه نفى ان تكون خاصية العقل المجرد هي ما ت

ان للحيو ر انالإنسان عن الحيوان، فهذا ما أك د عليه في العديد من كتبه. فذك
 جريدبعض النسب من هذا العقل في اشتراكه مع الإنسان. وقصد بذلك ان ت

حيث بهذه الخاصية يشترك مع الحيوان. وفي العقل لا يخلو من حس، 

قيم ي الهالمقابل اعتبر الخاصية الجوهرية التي تميز الإنسان عن الحيوان 
في  كما الأخلاقية؛ لأن منبعها الفطرة الإنسانية من دون ان ترتبط بالحس

 العقل المجرد. 

ون دورغم انه جعل القيم الأخلاقية هي ما تميز الإنسان عن الحيوان 

ة نسانين الإعقل، لكنه مع ذلك اعتبر العقل المسدد هو ما يفي بهذا النحو مال
 دون العقل المجرد. 

والسؤال الذي يتبادر في هذا الصدد: لماذا استخدم هذا المنظ ر لفظ 
"العقل" على الخاصية المسددة دون الأخلاق؟ إذ يمكن ان يصطلح على 

ق المؤيدة، من دون ان هذه الخاصية بالأخلاق المسددة، وفوقها الأخلا

يستخدم لفظ "العقل" في المفهوم كتمييز للإنسان عن الحيوان. ويمكن ان 
يصطلح على المرتبة الأولى بالأخلاق المجردة، خاصة وانه في بعض 

حواراته اعترف بأن الفعل النظري للعقل هو فعل خُلقي مثل سائر جميع 

ع عنا مفسدة، وهو بهذا أفعال الإنسان باعتباره يجلب لنا مصلحة أو يدف
الاعتبار جعل الفعل النظري فعلاً خُلقياً، بل واعتبر العقل جزءاً من 



 

51 

 

ً لما تم التأكيد عليه في مناسبات عديدة بأن العقل 1الأخلاق ، وذلك خلافا
 المجرد يخلو من القيم الأخلاقية. 

كر وعليه يصبح التقسيم وفق ثلاثية الأخلاق يناسب اطروحة هذا المف
 ثلاثية العقل التي توحي بالتناقض. دون 

ف الإنسان بأنه الكائن الذي يمتلك العقل المسدد، في حين  كذلك انه يعر 
صوص نيعتبر أن هذا العقل قائم على أصول الشرع، ومستمدٌّ في قيمه من 

 الوحي. وهنا يثور التساؤل: 

ن انسهل العقل المسدد يعُب ر عن الإنسان من حيث هو إنسان، أم عن الإ

في  لحالاالمتدي ن تحديداً، كالفقيه ومن على شاكلته؟ وذلك قبل ان يتغير 

 بوة همبل النن والأنبياء قيالفلاسفة الصديقأن )سؤال السيرة الفلسفية(، حيث 
 العقل المسدد. -بحسب رأيه  - من يمثلون

وثمة مفارقات أخرى حول العلاقة بين الأخلاق والعقل، كما سنرى 
 لاحقاً. 

يه رنا إلأش ستدلال المناط بعلاقة الإنسان بالأخلاق دون العقل، كماأما الا
، قيةسلفاً، فيمكن معارضته من جانبين، أحدهما له علاقة بالقيم الأخلا

 والآخر بالعقل المجرد، وذلك كالتالي:

 

 ـ المعارضة الخُلقية:1

ي ه فطمن حيث القيم الأخلاقية، يمكن ملاحظة أن المعيار الذي اعتمده 
لك لقول باشتراك الإنسان مع الحيوان في بعض درجات العقل، يصح  كذا

 في الاشتراك الخُلقي بينهما. 

                                                

 .57-56الحوار افُقاً للفكر، ص 1



 

52 

 

يزي، غر فبعض الحيوانات تظُهر سلوكاً إيـثارياً واضحاً، وإن كان بدافع
ين كأن تتظاهر بعض الطيور بأن أجنحتها مكسورة لتصَرف نظر المفترِس

ض نفسها للافترا ذ نقاس بإطلاق صفارات الإنذار لإعن فراخها، وقد تعُر 
 المجموعة. 

كما ان من الحيوانات من تقُدِم على الإضرار بنفسها في سبيل منفعة 

غيرها، مثل بعض الأفاعي التي تطُلق إشارات تحذيرية لتنبيه الفرائس من 
 . 1الخطر

ن وبالتالي يمكن استنتاج بأن بعض الحيوانات تمتلك درجة منخفضة م
عقل الأمر الذي يضُعف من الحصرية التي يمنحها طه لل الحس الأخلاقي،

 المسدد بوصفه الفارق الجوهري بين الإنسان وسائر الكائنات.

وتأكيداً لهذه الناحية اعترف طه في )سؤال السيرة الفلسفية( بوجود نوع 

من الأخلاق لدى الحيوان. ففي معرض نقده لابن باجة مي ز بين الأخلاق 

الفطرية. فالغريزة مشتركة بين الكائنات الحية، الغريزية والأخلاق 
ات ربه د بها الإنسان لأنها ناتجة عن معرفته الأولى بصفوالفطرة تفر  

أحدهما نشأ عن  لذا فهناك نوعان من الأخلاق: عندما أشهده على ربوبيته.

الاستجابة لاستعدادات الغريزة، والآخر نشأ عن الاستجابة لقيم الفطرة. 
يملك من الأخلاق إلا الأخلاق الغريزية، حتى ولو كانت والحيوان لا 

محمودة، أما الإنسان فيختص بالأخلاق الفطرية، غير انه قد يملك من 

الأخلاق الغريزية نصيباً لاشتراكه مع الحيوان في بعض الاستعدادات 
الغريزية، وهي بالتالي أفعال اضطرارية حتى ولو كانت مقبولة أو 

 . 2خلاق الفطرية الناتجة عن أفعاله الاختياريةمستحسنة، خلافاً للأ

كما أشار إلى ان الحيوان على خلاف الإنسان لا يتصور مفهوم القيمة 

حتى ولو ادرك الشيء الذي يحملها أو تخيله في غيابه. والذي لا يتصورها 

                                                

ترجمة مجدي محمود المليجي، تقديم سمير حنا صادق،  تشارلس داروين: أصل الأنواع، 1 

. كذلك: يحيى محمد: 326م، ص2004المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، الطبعة الأولى، 

 م.2023جدليات نظرية التطور، دار روافد، بيروت، الطبعة الأولى، 
 .298سؤال السيرة الفلسفية، ص 2



 

53 

 

لا يمكن ان يأتي بافعال خُلقية أو فضائلية، وكل ما يأتي به هو أفعال خَلقية 
ة. فالحيوان لا فضائل خُلقية له؛ لأنه في أفعاله يصدر عن قوة أو طباعي

 .1الغريزة لا الوعي بالقيمة

لكن من حيث الواقع نجد ما يثبت عدم صحة هذا الرأي. فقد كشفت 

بعض التجارب العلمية التي اقُيمت على أصناف من القرود انها تتصرف 

 ً أو غريزياً بالمعنى  بدرجة من الوعي بالقيمة دون ان يكون تصرفها طباعيا
المألوف. فقد لوحظ في مقالة مثيرة بعنوان: )القرود ترفض عدم المساواة 

، ان بعض أنواع القردة الذكية، مثل قردة الكبوش أو 2003في الأجر( عام 

السعدان القلنسوي، ترفض استلام مكافأة ناقصة مقارنة بنظرائها عند أداء 
ن خلال هذه التجارب على وجود نفس الجهد المطلوب. وتم الاستدلال م

 . 2أصل في تطور أخلاق الإنسان عن الحيوان

وبلا شك ان هذه التجارب تدل على وجود شيء من الوعي يخص ما 

فض را يتم فيه يمكن تسميته بالعدالة الانانية في قبال العدالة الايثارية، حيث

ات لمكافئن ابلواستلام المكافئات الناقصة مقارنة بالأقران، فيما الآخرون يتق
 العالية من دون مبالاة لنظرائهم.

 

 ـ المعارضة العقلية:2

من حيث المعارضة العقلية، يلاحظ ان سمة التجريد هي الأساس في 

التمييز بين الإنسان والحيوان، إذ يشترك الإنسان مع الحيوان في الحس 
ليس له والخيال والوهم والنفس، لكنه لا يشترك معه في التجريد، فالحيوان 

أدنى قابلية على انتزاع هذه السمة الخاصة، فهو لا يمتلك القابلية على 

                                                

 .299المصدر السابق، ص 1
 انظر:   2

Sarah F. Brosnan & Frans B. M. de Waal, Monkeys reject unequal pay. 

Look: 

https://www.emory.edu/LIVING_LINKS/publications/articles/Brosnan_

deWaal_2003.pdf 



 

54 

 

تصور الكليات الذهنية ولا المعدومات ولا المفاهيم وغيرها من المجردات. 
وهذا ما جعل واضعي تعريف الإنسان يقتصرون على العقل المجرد الذي 

ي يتقوم به الوعي لا يشاركه فيه الحيوان. بل ان هذا العقل هو الأساس الذ

النظري والأخلاقي، كما انه الأساس الذي يتميز به الحق عن الباطل، 
ولولاه ما كان من الممكن التمييز بينهما أبداً. وسوف نسلط الضوء على هذه 

 النقطة لاحقاً.

ن لذلك ليس من الصحيح ما ادعاه طه بوجود نسبة مشتركة بين الحيوا

 تزاعمن الجزئيات الحسية، ومن ثم ان والإنسان، فحالة انتزاع الكليات

يها ر إلالأجناس من الأنواع، وهكذا إلى أعلى مراتب التجريد، هي ما يفتق
 الحيوان دون أدنى نسبة.

 ما وحتى القول بوجود نسبة يحملها العقل المجرد من الحس، فليس هذا
ثل ل متحم يحصل دائماً، فالتجريدات العالية الأجناس ذات السمة العدمية لا

كن لنية هذه النسبة، مثل تصوراتنا للعدم المطلق، فهو من الموجودات الذه

ً من الحس مثلما يحمله تصورنا للأنواع الكلية   فكرةكدون ان يحمل شيئا
فإن هذه  الإنسان. وإذا كان لهذه التصورات أسبابها الحسية غير المباشرة،

ا نقلنيحد ذاته لا الأسباب إنما هي أسباب شرطية وليست ذاتية، فالحس في 
 إلى مثل تلك التجريدات العالية. 

ن أكما ان بعض التصورات العقلية، رغم ان لها حقيقة موضوعية، إلا 

 لية،هذه الحقيقة ليست حسية ولا طبيعية، مثل تصوراتنا للضرورات العق
ما كالضرورة الرياضية والسببية العامة وغيرها من أنواع الضرورات ب

ياة ر لحخلاقية. لذلك لا تنشأ هذه الضرورات في وقت مبكفيها الضرورة الأ

 رنسيالإنسان رغم توفر الحس بشكل تام، وبحسب عالم النفس التنموي الف
شر الثة علا تظهر قبل سن الث -مثلاً  -جان بياجيه فإن الضرورة الرياضية 

 من عمر الإنسان تقريباً.

ل المجرد، لاستحالت وأكثر من هذا، لو أننا تخيلنا الاستغناء عن العق

معارفنا ولما أمكن التمييز فيما بينها، ولا حتى كان من الممكن ان نبني 
نظاماً قائماً على الأخلاق والعمل. لذا فمن المنطقي ان يتم الربط بين العقل 

والإنسان مع ضرورة أخذ اعتبار خاصية الإرادة، ومنها الإرادة الأخلاقية، 



 

55 

 

لعقل والارادة هما الشرط الأساس لقيام فضلاً عن الهيئة الجسمية. فا
الأخلاق، فلولاهما ما كان لها ان تقوم، لكنها تمثل الكمال الذي ينشده 

مع الهيئة  -بما فيها الإرادة الأخلاقية  –الإنسان. وبالتالي فالعقل والإرادة 

الجسمية هي الخصائص التي يتميز بها الإنسان، وان السمو الأخلاقي هو 
 الات التي يعيها هذا الكائن بفطرته. من أبرز الكم

هو  جردوعلى العموم انه من الناحية الابستيمية الخالصة، إن العقل الم
الأساس في تعرفنا على العقل العملي وتقدمه عليه من حيث النظر 

ي، خلاقوالاستدلال والتمييز وما إلى ذلك بكافة أنماطه، ومنه النمط الأ

م دليلاً معتبراً. فمنوليس العكس كما يدعي طه من دو ب حال قلالم ن أن يقُد ِ
ه، رياتصورة العلاقة في تقدم العقل النظري على العملي بشتى أصنافه ونظ

امل التكفسواء تم ذلك بوعي أم بغير وعي. ولا يعني ذلك المفاضلة بينهما، 

 -ية ساسبين الوظيفتين واضح تماماً. لكن تكمن أهمية المعرفة المجردة الأ
ى في انها تمثل مفاتيح لتشغيل سائر المعارف الأخر -ر وعي ولو بغي

مبدأ ا الالنظرية والعملية. وما مشروع طه عبد الرحمن إلا أحد تطبيقات هذ

 يتهاالعام، فهو يستخدم أساليب العقل المجرد لتمرير اطروحته التي غا
 توهين وتهميش هذا العقل المؤسِس الذي يتكئ عليه. 

 ويا لها من مفارقة!

 

 مفهوم العقل وعدم الضبط

ً على كاف ة أشرنا فيما سبق إلى ان طه جعل العقل متكثراً ومنبسطا

 نضلاً عف، ياالكائنات الحية، بما فيها الكائنات الدقيقة، كالخلايا والبكتير
 النباتات وغيرها. 

بأنه  حاجج 1998ففي )اللسان والميزان أو التكوثر العقلي( الصادر عام 

نيون عقل من الإنسان كما يرى الفلاسفة اليوناأكائنات إذا كانت هناك 
ون وأتباعهم، وهي من ثم أولى بالعقلانية منه، فما المانع من ان تك

 الموجودات الدنيا هي الأخرى عاقلة. 



 

56 

 

ويظهر لي ان دعوى خلو ما دون الإنسان من العقل هي »: وأردف قائلاً 
فيجوز ان يوجد العقل  مجرد ظن وتخرص فلا تعتبر، وإذا كان الأمر كذلك

حيث توجد الحياة، فتتفاوت العقول سعة وصحة بتفاوت الحياة طاقة 
  .1«ولطافة

ً افتراض ما ينافي قوله السابق، حيث أراد ان يبين بأن  لكنه أجاز أيضا

أمور ثلاثة، وقام  أحدالأصل في التكوثر العقلي يمكن ان يأتي من خلال 
نه قد أسلفاً، كما ذكر أمراً آخر وهو  هبتعدادها ومنها الأمر الذي ذكرنا

يكون العقل على فترات، فليس بالضرورة ان يلازم العقل صاحبه ملازمة 

ً بالإنسان على  ً قائما لا فكاك معها. بمعنى ان العقل قد لا يكون وصفا
 . 2الدوام

ن لا نساوموضع المنافاة بين الشاهدين هو ان جواز انفكاك العقل لدى الإ
ذه هان  ياة، كما في حالة المجنون والمغمى عليه مثلاً، رغميمنع منه الح

حياة  ثمة الحالة لا تتسق مع القول بامكانية تلازم العقل مع الحياة، فحيث
 فثمة عقل، كما في النباتات والكائنات الدقيقة.

وإذا كان طه في )اللسان والميزان( قد أجاز امكانية التكوثر العقلي 

الدقيقة والنباتات، فإنه في )التأسيس الائتماني لعلم  وانبساطه على الكائنات
مي ز بين بشكل قاطع. فقد  ، أك د هذا الاعتقاد2022المقاصد( الصادر عام 

نوعين للعقل، أحدهما أسماه بالعقل الغريزي، وهو الذي يشترك فيه الإنسان 

يريا مع غيره من الكائنات الحية بما فيها الكائنات الدقيقة كالخلايا والبكت
والنباتات وغيرها، وهي تتفاوت بالرتب. والآخر أسماه بالعقل الفطري 

له إلا الإنسان المؤمن بالشرائع؛  وهو المميز للإنسان، وادعى انه لا يحص 

لأن أصل هذه الشرائع عائد إلى الفطرة، والفطرة لا تتصف بها التصرفات 
اتصافاً بها هي تلك إلا إذا اتبعت فيها شريعة من الشرائع، وأبلغ التصرفات 

                                                

 .218طه عبد الرحمن: اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، ص 1
 .219المصدر السابق، ص 2



 

57 

 

ً لهذا  التي تأتي على وفق أكمل الشرائع، وعلى هذا يكون الدين متضمنا
 . 1العقل الفطري

ات ومعلوم أن إطلاق اصطلاح "العقل الغريزي" على النباتات والكائن
 . ف في الأدبيات العلمية والفلسفيةالدقيقة أمر غير مألو

ى ينسحب علالمتكثرة ما بيَْد ان الشاهد هو ان طه يجعل من العقول 
 نا أنهرأي وقد سبق أن. سائر الكائنات الحي ة، بما في ذلك الكائنات الدقيقة

ه إذا أنلى إوالحيوان في "العقلانية المجردة"، وأشرنا وقتها يشُرك الإنسان 

ما بحيث تشمل الحيوان ككانت العقلانيات متكثرة ومفتوحة بلا حدود، 
لى كل ع -المنطق ذاته  بحسب -ذا لا تنبسط تشمل كل أفعال الإنسان؛ فلما

ات كائنكائن حي يمتلك شكلاً من أشكال العقل، بما في ذلك البكتيريا وال
  المجهرية والنباتات؟!

ير غفي ضوء هذا التوسع  ،انتهينا إلى ان مفهومه عن العقلانية لذلك
 هو مفهوم غير عقلاني. ،المنضبط

كان العقل يقترن بالحياة، ففي هذه وما نضيفه هنا هو محاججته بأنه إذا 

ً على كافة الجمادات أو المواد التي لا  الحالة لِمَ لا ينبسط هذا العقل أيضا
القرآني يشير إلى ما تتسم به من تظهر فيها الحياة؟ لا سيما ان النص 

 . 2دراكإ

مرادفاً للعقل، فتنوعات الإدراك ومراتبه يصبح الإدراك وفي هذه الحالة 

وهي الفكرة التي سبق للفلاسفة القدماء أن تنوعات العقل ومراتبه. هي ذاتها 
 أكدوا عليها.

                                                

 .410-409لمقاصد، صالتأسيس الائتماني لعلم ا  1
مثلما ورد في قوله تعالى: ))تسَُب حُِ لهَُ السَّمَوَاتُ السَّبْعُ وَالْأرَْضُ وَمَنْ فيِهِنَّ وَإنِْ مِنْ شَيْءٍ إلِاَّ   2

ً غَفوُراً(( الاسراء عَرَضْنَا  .. ))إنَِّا44 \يسَُب حُِ بحَِمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تفَْقَهُونَ تسَْبيِحَهُمْ إنَِّهُ كَانَ حَلِيما

( الأمانة عَلىَ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ وَالْجِباَلِ فَأبَيَْنَ أنَْ يحَْمِلْنَهَا وَأشَْفقَْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإنسان(

ُ الَّذِي أنَْطَقَ كلَُّ شَ 72 \الاحزاب  يْءٍ((.. ))وَقاَلوُا لِجُلوُدِهِمْ لِمَ شَهِدتْمُْ عَليَْناَ قَالوُا أنَْطَقَنَا اللََّّ

.. ))إِذاَ زُلْزِلَتِ الْأرَْضُ زِلْزَالَهَا، وَأخَْرَجَتِ الْأرَْضُ أثَقْاَلَهَا، وَقاَلَ الْإنسان مَا لَهَا، 21 \فصلت

ثُ أخَْباَرَهَا، بأن رَبَّكَ أوَْحَى لَهَا((  ..5-1 \الزلزلة (5) يَوْمَئِذٍ تحَُد ِ



 

58 

 

ز ر؛ لجامفكيضاف إلى انه لو اعتقدنا بالتكوثر العقلي كما دعا إليه هذا ال
ون د تكان نجد عقولاً مفتوحة دون ان تتوقف على الثلاثة التي ذكرها، فق

 ن حدتصبح كثيرة من دوأكثر من ذلك، كما يمكن ان تتداخل فيما بينها ف
 واحصاء.

قل كذلك انه إذا كان العقل الفطري يختص بالإنسان المؤمن، وان الع

الغرائزي هو خاصية الكائنات الحية الأخرى، فما هي خاصية العقل 
 المناطة بالإنسان غير المؤمن؟ 

نه يمارس ألمؤمن ان يكون بلا عقل فطري رغم كيف يمكن لغير اأي 
ً بالفطرة الروحية والأتى وان لم يعترف نظالفعل الأخلاقي ح  صلريا

 الميتافيزيقي للأخلاق؟

بل ان هذا التقرير لا يتسق مع ما أفاده في نفس كتابه )التأسيس الائتماني 

لعلم المقاصد(، حيث اعتبر الفطرة تتأسس على الإشهاد، وادعى انه 

رة أخذت مشترك بين البشر وفق تأويله لآية الميثاق أو الذر، وان الفط
تحتفظ وتستذكر هذا الميثاق، ولزم ان ترث بعض أوصاف الإشهاد، 

 . 1وأهمها الميثاقية

مة لعاوأك د هذا المعنى في عدد من كتبه، فاعتبر المسائل الأخلاقية ا
 فطرية يشترك فيها كافة البشر. 

ومن ذلك انه في )سؤال السيرة الفلسفية( حسِب القيم الأخلاقية ليست 

ً ذاتية تختلف باختلاف الأفراد والجماعات، بل هي قيم موضوعية  قيما

ترتبط بما لا تدركه الحواس مما في باطن الإنسان، وهو الفطرة. فالإنسان 
 . 2فطُر على القيم الأخلاقية كفطره على الدين توحيداً لربه

                                                

 .192و 128التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، ص  1
 .499سؤال السيرة الفلسفية، ص  2



 

59 

 

اعتبر الفطرة  2011وقبل ذلك، وبالتحديد في )روح الدين( الصادر عام 
. كما وقبل 1خُلق حية الغيبية التي خُلق بها الإنسان أول ماهي الذاكرة الرو

ف الفطرة بأنها شعور أخلاقي يولد به الإنسان  ذلك في )سؤال الأخلاق( عر 
 .2في كمال خلقته

وبذلك كان ينبغي ان يقر  بأن العقل الفطري عام يشترك فيه البشر، 

ؤمن فحسب. بغض النظر عن الاعتقاد بالشرائع، دون ان يكون خاصية الم
بل ان قوله بأن أصل الشرائع هو الفطرة، وان الفطرة والدين متطابقان كما 

، لا يمكن فهمه إلا من حيث القيم العامة 3جاء في )شرود ما بعد الدهرانية(

المشتركة التي تؤكد عليها هذه الشرائع. فهذه القيم هي ما يدركها الإنسان 
أم لم يعتقد. ولا يوصف الشيء بأنه بفطرته، سواء اعتقد بالشرائع والأديان 

ً للبصيرة والإدراك المستقل دون اعتبار للعوامل  فطري ما لم يكن متهيئا
 الخارجية والكسبية، وذلك ضمن اطار العقل النظري المجرد.

وثمة مفارقة أخرى جاءت في حوار له ضمن )حوارات من أجل 

دراكية للإنسان ، حيث اعترف بأن القوى الا2000المستقبل( الصادر عام 
على اختلافها متصلة بعضها ببعض، فلا توجد قوة حسية خالصة، ولا 

عقلية خالصة، ولا روحية خالصة، ففي القوة الحسية بعض من العقل، وفي 

القوة العقلية بعض من الروح، والعكس صحيح، وإذا جاز وجود هذا 
وحية مكملة الاتصال بين مختلف القوى الادراكية جاز ان تكون التجربة الر

 . 4للنظر العقلي من دون انقطاع وانفصال

                                                

طه عبد الرحمن: روح الدين: من ضَيق العلمانية إلى سَعة الائتمانية، المركز الثقافي العربي،  1

 .420م، ص2012المغرب، الطبعة الثانية،  –الدار البيضاء 
 .46سؤال الأخلاق، ص 2
 .279شرود ما بعد الدهرانية، ص 3
 .139حوارات من أجل المستقبل، ص 4



 

60 

 

وأضاف بأنْ اعتبر الحدس والاستدلال بمنزلة لغتين أو وجهين لحقيقة 
واحدة. واعتبر الحدس هو استدلال مطوي، وأن الذوق هو عقل مطوي، 

 .1كذلك ان الاستدلال هو حدس منشور، وان العقل هو عقل ذو منشور

ية لاقانه لا يوجد تمايز بين القضايا الأخ وكما يلاحظ في هذه الحالة

عضها بكية وغيرها مثلما ادعاه في عدد من مؤلفاته. فطالما ان القوى الادرا

ما ينطوي على البعض الآخر؛ فإنه لا تمايز جوهري بين هذه القوى، إن
 يمكن القول بوجود تفاضل من دون تمايز جذري.

ن االضرورات الأخرى في وحقيقة ان القضايا الأخلاقية لا تختلف عن 
رحلة في ممنشأها لدى الإنسان لا يأتي إلا بشكل متأخر من حياته الحسية. ف

ل، لخياالطفولة لا تتولد هذه القضايا بشكلها الضروري رغم توفر الحس وا

ن ا كالكنها تنبثق فجأة في بعض المراحل المتقدمة من عمر الإنسان. وإذ
نها متوقع ان القضايا المنطقية وملبعضها السبق على البعض الآخر فال

 الرياضية تكون سابقة على غيرها لوضوحها التام.

والغريب هو ان طه استثنى من القضايا التي مرد ها الحس مسائل 

ن ي حيالأخلاق العامة التي اعتبرها فطرية دون ان يكون أساسها الحس، ف

ما كذاته، اعتبر مصدر الضرورات الرياضية والمنطقية عائداً إلى الحس 
ً من  سنرى لاحقاً. هذا على الرغم من ان هذه الضرورات أكثر وضوحا

 . عامةحيث الحدس العقلي والبعد عن الحس مقارنة بالمسائل الأخلاقية ال

 

                                                

 .142المصدر السابق، ص 1



 

61 

 

  الفصل الثاني

 الأخلاق والدين

 

د طه بتوحيد الدين والأخلاق، فاعتبرهما شيئاً واحداً. فكل ما هو  لقد تفر 

وكل ما هو أخلاقي فهو ديني. فلا دين بلا أخلاق، ولا ديني هو أخلاقي، 
 . 1أخلاق بلا دين

لكنه مع هذا اعتبر الأصل عائداً إلى الدين، ناقداً من يتنكر ويتناسى 

. وهو الحال الذي أك ده في عدد من كتبه 2الأصول الدينية للخطاب الأخلاقي
تمدة من وعلى رأسها )سؤال الأخلاق(، ومن ذلك قوله بأن الأخلاق مس

ً من حال  ل، والإنسان بموجب أخلاقيته لا يستطيع التجرد كليا الدين المنز 

التدين اطلاقاً. لهذا وصف عبارة )الاخلاق العلمانية( بالتناقض، كالذي جاء 
. رغم انه في بعض مواضع )سؤال 20063في )روح الحداثة( الصادر عام 

ح بأنه لا ينبغي للأخلاق ان تبُنى ع . وهو 4لى غير دينالأخلاق( صر 
 تصريح لا يتسق مع تأكيده للعلاقة الموحدة بينهما.

إن رد  الأخلاق إلى الدين يجعل تعريف الإنسان أولى بأن يكون كائناً 

ً أخلاقياً. والسبق هنا بحسب الرتبة لا الواقع الفعلي  ً قبل اعتباره كائنا دينيا
ً لهذا المفك ر الثيولوجي. وفعلاً المفترض، حيث العلاقة بينهما موحدة وفقا

اعتبر انه لا إنسان بغير دين، ومن ثم قي د الأخلاق بالدين كما في عبارة 
 . 5)الاخلاق الدينية(

                                                

 .52سؤال الأخلاق، ص  1
 .133المصدر السابق، ص  2
طه عبد الرحمن: روح الحداثة، المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية، المركز الثقافي   3

 .16م، ص2006المغرب، الطبعة الاولى،  –العربي، الدار البيضاء 
 .169سؤال الأخلاق، ص  4
 .146و 120المصدر السابق، ص  5



 

62 

 

فق ومن وجهة نظر هذا المنظ ر أن بناء الأخلاق على الدين قد جاء و
وحي مسلمتين، إحداهما مباشرة، حيث يتم فيها تلقي خبر الأخلاق من ال

شرة، مبا ول الذي جاء بهذا الوحي. أما الثانية فغيرالإلهي والتأسي بالرس

 حيث يتم فيها اقتباس الأخلاق من الدين مع العمل على اخراجها عن
اني لعلماوصفها الديني الأصلي، أو مع التستر على أصلها الديني كما يفعل 

 والمادي والناسوتي والطبيعاني والتاريخي. 

جوز يلي إنسان بغير دين. وبالتا لذلك رت ب على هاتين المسلمتين انه لا

 قيقتهاحفي  تعريف الإنسان بأنه الكائن الحي المتدين. فالهوية الإنسانية هي
 هوية دينية. 

. فالأخلاق مستفادة من الدين 1وعليه يتبين انه لا أخلاق بغير دين
 .2ومستمدة منه، كما أظهر ذلك في عدد من كتبه

دمها طه تتفق مع الرؤية وقد يتوهم البعض بأن الاطروحة التي ق

الأشعرية في علاقة الأخلاق بالدين، سوى انها تتوسع بما تحافظ عليه 
الأشعرية من حدود فهم القضايا الأخلاقية. لا سيما انه في )بؤس الدهرانية( 

؛ اعتبر الإرادة الإلهية هي الثابت المطلق الذي هو 2014الصادر عام 
 . 3الأصل في كل قيمة

ي فكرة هي أنه إذا كانت الإرادة الإلهية هي الأصل وخطورة هذه الف

كالذي  القيم، فما الذي يمنع ان يجعل الله القيم على خلاف ما هي عليه،
 تنتهي إليه الأشاعرة؟

ويؤيد هذا الوهم نقده للمتكلمين والفلاسفة في جعل الدين تابعاً للأخلاق، 
هم دليل ضعف لا كذلك القول باستقلال الأخلاق عن الدين. واعتبر تذبذب

                                                

 .149-147المصدر نفسه، ص  1
طه عبد الرحمن: الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري، المركز الثقافي العربي، الدار   2

 .66، ص2006المغرب، الطبعة الاولى،  –البيضاء 
طه عبد الحمن: بؤس الدهرانية: النقد الائتماني لفصل الأخلاق عن الدين، الشبكة العربية   3

 .140م، ص2014شر، بيروت، الطبعة الثانية، للابحاث والن



 

63 

 

قوة. ووافق الفقهاء والأصوليين في تبعية الأخلاق للدين بموجب تسليمهم 
بأن الدين جاء لينظم حياة الإنسان في مجموعها، وان اعترض عليهم في 

 . 1عدم جعل الأخلاق ضمن المصالح الضرورية رغم أنها أولى من غيرها

 يهافكلامية، بما لكن غاية ما ابتغاه هذا المفكر هو تجاوز الرؤى ال

لى ية إالأشعرية، ومثل ذلك الرؤى البيانية لدى الفقهاء، ليصل في النها

ن ون ادالمنبع الصوفي القائم على الذوق العرفاني. لذلك امتهن التأويل 
ؤية يتوقف عند حدود ما يتطلبه النهج البياني، فجعل من الأخلاق والر

ظاهر ت الم الديني، سواء وافقالعرفانية من القبليات التي تفُرض على الفه
 البياني للنص أم خالفته.

ً وهو من هذه الناحية قارب بين الفكر والأخلاق، فاعتبر الفكر فر  عا

خلاق ة الأللأخلاق. ويمكننا ان نستنتج من ذلك ان الفكر فرع للدين، لتابعي
 لهذا الأخير. 

 ياً عالن جزءاً من الفكر والعقل يعتبر متألكن ما قد يؤاخذ عليه هو 
ثة لثلاومجرداً عن العمل والأخلاق، وهو الذي حسبه أدنى مراتب العقول ا

 ماء.)المجرد والمسدد والمؤيد(، على عكس ما كان يقوله الفلاسفة القد

ر لتفك  اهو  -هنا  -وقد يتجنب طه هذه المؤاخذة من حيث انه أراد بالفكر 

ي ز مما كعقل المجرد، الذي يورثه العقل المسدد، لا التفكير الذي يورثه ال
 .لاقي(كتابه الأخير )السيرة النبوية والتأسيس الأختمهيده لبينهما في 

ح بوجود ست قيم  وهو في )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد( صر 

)أخلاقية( فاضلَ فيما بينها، حيث تنزل القيم الروحية الرتبة العليا ثم القيم 
ر هذه القيم، كما سيأتي تفصيل ذلك فيما العقدية، وبعدها القيم العملية إلى آخ

 . 2بعد

                                                

 .51سؤال الأخلاق، ص  1
 .477التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، ص  2



 

64 

 

 ً فكر(، لل ورغم ان التقسيم المشار إليه يختلف عما ورد في )الحوار افُقا
ما بل وكلاهما يختلف عما جاء في )تجديد المنهج في تقويم التراث( ك

 القيم ة منسنلاحظ، إلا ان ما يهمنا منه هو اعتبار القيم العقدية أعلى رتب

و دية ههذا على الرغم من ان المصدر الأساس لإثبات القيم العقالعملية. 
ن متبة العقل النظري كما نرى، وعليه ما مبرر ان تكون هذه القيم أعلى ر

 القيم العملية؟ 

ومن حيث التفصيل أجرى طه تقسيمات على القيم الأخلاقية للعبدية 

ية )او التخيرية، حيث قس مها إلى قسمين رئيسيين، هما القيم الفطر

الأسمائية( والقيم الغريزية. والأولى هي القيم التي حصل عليها الإنسان في 
عالم المواثقة، أما الثانية فهي تلك التي حصل عليها الإنسان في عالم 

 . 1المعاملة، فتكون خادمة وتابعة للأولى. وقس م الغريزية إلى حيوية ومادية

حيد تو توحيد الإشهادي، وهوأما الفطرية فقد قس مها إلى نوعين: قيم ال

خطابي وحضوري، واعتبر المثال على هذا النوع هو فيما يسميه 

ة لحياالمتكلمون بالمعاني السبعة المستنبطة من الأسماء الحسنى، وهي ا
إلى  ورهاوالسمع والبصر والكلام والعلم والقدرة والإرادة. وقد قس مها بد

م ي القيلثانلإيمان وقيم العزم. وافرعين: أحدهما القيم العقدية وتشمل قيم ا
 الروحية وتشمل قيم النية والاخلاص والاحسان.

، عالميةة وأما النوع الثاني، فهو قيم المسؤولية الائتمانية، وهي اختياري

ضع ومن أمثلتها الوفاء بالعهد والرحمة والاحسان والعدل. رغم انه و
دي لإشهاقيم التوحيد االاحسان من ضمن أمثلة القيم الروحية العائدة إلى 

ً قس م قيم المسؤولية الائتمانية إلى فرعين: أ م ا القيحدهمكما ذكرنا. وايضا

يم تشمل قية والعقلية وتشمل قيم النظر والعلم والمعرفة. والثاني القيم العمل
 الأداء والقضاءات والمهارات والفعاليات. 

ليس العقل  -هنا  –وبالنسبة إلى القيم العقلية، فقد أراد طه بالعقلي 
المجرد الذي قطع صلته بالقيم، وإنما العقل الذي يضع في الاعتبار وجود 

                                                

 .744المصدر السابق، ص  1



 

65 

 

القيم حتى ولو لم يلتبس بعد بما هو عملي، إذ لا يسلك من طرق النظر إلا 
 .1ما يفضي إلى العمل، ومتى أفضى إلى العمل صار وصفاً للعقل المسدد

 اياك القائمة على القضوالغريب ان طه جعل من ضمن القيم الفطرية تل
ركة التي هي محل استدلال وجدل، وليست خاضعة للمدركات العقلية المشت

 ً ً ما لم يدُرك ادراكا ن ماشراً  مببين البشر. إذ لا يمكن اعتبار الشيء فطريا
 دون كسب واستدلال. 

وفق  بعةلذلك كان من الخطأ ان يضع القيم المتعلقة بالصفات الإلهية الس

م القيعري ضمن القيم الفطرية. وكذا هو الحال فيما يتعلق بالتصور الأش
 لعمليةاايا العقدية، حيث انها مرتبطة بالاستدلال وليست فطرية، خلافاً للقض

 مر  ما لمثه طكما يقول  -فالعمل  .ساساً بالجوانب الأخلاقية العامةالمرتبطة أ

ً  معنا  بح، أوف بالحسن والقهو جملة سلوكيات أو تصرفات توص -سابقا
هة لذلك فهي من وجومن ثم فهي داخلة في باب الأخلاق.  ،الخير والشر

ق ية وفحسِبناها مقدمة على العقد وبالتاليواضحة من حيث الفطرة،  نظرنا
 هذا الاعتبار.

ن يماوسبق ان أشرنا إلى ان طه جعل القيم العقدية تشتمل على قيم الإ

بة ل الاعتقادات ضمن شعوقيم العزم، في حين انه في )سؤال العمل( جع
ما ن، كالايمان، كإحدى المفارقات، كما أدرج شعبة الإيمان ضمن شعب الدي

ً للدين، وهو ما يعن  ي انسنعرف، وفي الوقت ذاته اعتبر الأخلاق أساسا

ن م كاثالقيم العملية )الأخلاقية( هي أساس المعتقدات أو الايمان، ومن 
عتبار خذ اأتبة من القيم العقدية، مع يفُترض ان تكون القيم العملية أعلى ر

ن ااضح انه جعل كلا الصنفين من القيم ضمن القيم الأخلاقية، لكن من الو

ها جعلنا ولو القيم العملية فطرية في حد ذاتها، في حين ان القيم العقدية حتى
كر، ضمن القيم الأخلاقية؛ فإنها ليست فطرية خلاف ما ادعاه هذا المف

 إلى الدليل المتعلق بالجانب العقدي. باعتبارها مستندة

                                                

 .478-734المصدر نفسه، ص  1



 

66 

 

كما من المفارقات انه اعتبر من ضمن القيم الأخلاقية؛ القيم العقلية والقيم 
في حين قابل في )سؤال  .تي تتضمن القيم الحيوية والماديةالغريزية ال

السيرة الفلسفية( بين القيم الأخلاقية من جهة، وبين هذه القيم المذكورة من 

ً لقيم أنواعلأن  فأشار إلىجهة ثانية،  كثيرة، بدءاً بالقيم الفكرية والمعرفية  ا
وانتهاءاً بالقيم الحيوية والغريزية، لكنه اعتبر القيم الأخلاقية أفضل القيم 

هذه الأفضلية، منها ان القيم الأخلاقية على عدة اعتبارات  وقد مباطلاق. 

نها موضوعية وفطرية، هي القيم التي تتحدد بها الأعمال الصالحة، ومنها ا
 . 1كما منها انها قيم كمال، وقيم الكمال لا تصدر إلا عن الذات الكاملة

ريزية الغوفهنا نجد مقابلة بين القيم الأخلاقية من جهة، والقيم الحيوية 
قيم وغيرها من جهة ثانية، دون ان يجعل من هذه الأخيرة متضمنة في ال

يم عل القم يجماني لعلم المقاصد(. بل ولالأخلاقية كما فعل في )التأسيس الائت

لرغم لى االحيوية ضمن القيم الغريزية مثلما فعل في الكتاب الأخير. هذا ع
يث من ان المدة الفاصلة بين صدور الكتابين هي سنة واحدة لا غير، ح

 .2023، أما الأول فقد صدر عام 2022صدر الأخير عام 

*** 

 ماكق إلى الدين ه قد رد  الأخلافرغم أن ط نعود إلى ما كن ا عليه..
ق لأخلالا يفهم الدين إلا من خلال منظور ا أوضحنا، إلا أنه في المقابل
  )سؤال الأخلاق(.الموس عة، كما أك د ذلك في 

نسَ إلِاَّ  ولهذا لا يتردد في تأويل الآية القرآنية: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِ
 .2"ليعبدون" تعني "ليتخل قون"لِيعَْبدُوُنِ﴾، معتبراً أن لفظة 

على رد  مفهوم الدين  نه عملَ أإلى  -كما في المصدر السابق  -أشار وبل 

ته  سلام هي الأصل والغاية في معتبراً أن الأخلاق في الإ، 3إلى الأخلاقبرم 

                                                

 .499-498سؤال السيرة الفلسفية، ص  1
 .87سؤال الأخلاق، ص  2
 .226المصدر السابق، ص  3



 

67 

 

م هذا المبدأ على سائر الأفعال التعبدية التي دعا ، 1لكل عم حتى إنه عم 
ً إليها الدين، زاعم نها لا تطُلب لذاتها، بل لأجل تحصيل سعادة الإنسان أ ا

 .2الأخروية ومنافعه الدنيوية

 ، حيث)التأسيس الائتماني لعلم المقاصد(وهذا ما أعاد تأكيده في كتابه 

جعل الأخلاق أساس الاسلام، أي أساس عقائده وتشريعاته، مصداقاً 
  .3«إنما بعُثتُ لأتمم مكارم الأخلاق» للحديث النبوي:

جعل الحياء أساس الأخلاق، والأخلاق  ،في المصدر السابق نفسهكما 

ن الحياء شرط في كل أخلاق أ. بل واعتبر الفطرة هي الحياء، وأساس الدين
سلام، فلا أخلاق بغير حياء، فللعدل حياء وللاحسان حياء.. وهكذا. كما الإ

 .4بمشهودربط علاقة الحياء بعلاقة الإنسان بالله من حيث هي علاقة شاهد 

 ً هو  قدر ما بلكن واقع الأمر أن هذا الربط بين المفاهيم ليس إحكاماً بنيويا
 نوع من الاسترسال الإنشائي غير الممنهج.

وعلى العموم، فرغم أن طه جعل للخطاب الأخلاقي أصوله الدينية، كما 

 المعنى الأخلاقيأشرنا، إلا أنه عمد إلى تأويل القضايا الدينية برد ها إلى 

أعم القيم الإنسانية؛ فتدخل تحتها القيم الإيمانية تى أصبحت الأخلاق عنده ح
 . 5وغيرها

ية بذلك يعتمد على فهم خاص للدين، يخضعه لرؤية تأويلية أخلاقفهو 
 ومتنوعة.تقابله تصورات مغايرة 

ويمكن ان نتصور بأن طه تعامل مع الدين والأخلاق تعاملاً صوفياً قائماً 
اطن. فمن حيث الظاهر يكون الدين مصدراً للأخلاق، أما على الظاهر والب

 . وجوهره المكنون من حيث الباطن فإن الأخلاق هي أساس الدين

                                                

 .188المصدر نفسه، ص  1
 .120المصدر نفسه، ص  2
 .42التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، ص  3
 .41-40المصدر السابق، ص  4
 .50الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري، ص  5



 

68 

 

وبالفعل وجدنا هذا المنظ ر يشير في كتاب الأخير )السيرة النبوية 
والتأسيس الأخلاقي( إلى ان الفرق بين الأخلاق والدين لا يعدو كونه فرقاً 

باطنه، فالأحكام الشرعية عبارة عن ظاهر القيم بين ظاهر الشيء و
 .1الأخلاقية، والقيم الأخلاقية عبارة عن باطن الأحكام الدينية

بل ان اعتباره للدين كله أخلاق؛ جعله يضع الخبر الديني بمختلف أشكاله 

 هو ما كل ضمن الخبر العملي الأخلاقي لا العلمي. إذ حاول ان يرجع
لك الخبر في المجال الديني، معتبراً الفصل بين ، بما في ذعملي إلى وصفي

 . 2الخبر الديني والقيمة الأخلاقية مستحيلاً 

 مفهوم يجعل الدين دائرة ضمن للأخلاق الموسع الفهم ان وحقيقة

ً  الأخلاق  العكس ولا أخلاقي، ديني هو ما كل فليس له. معنى لا فضفاضا

 الأخلاق، منزلة ينزل ولا والوصف، بالخبر علاقة له ما الدين فمن صحيح.
ً  ومنه الأخلاقي، الحدس مع يتفق ما منه كما  ضمن يدخل نعتبره ما أيضا

 يتقوم ما الأخلاق من ان يعني ما وهو .3الحدسية غير الموضوعية الأخلاق
 قائمة. للدين قامت ما ولولاها أساساً، الدين بها

 

 علاقة الدين بالعلم

لجميع العلوم، كما في كتاب  من العجب ان يجعل طه من الدين حاملاً 
، وذلك قبل ان يغي ر اعتقاده بعد عام من 2012)سؤال العمل( الصادر عام 

ً للفكر(، حيث أقر  بأن الوحي لم  صدور هذا الكتاب، كما في )الحوار افُقا

ينزل ليخبرنا عما يستطيع العقل المجرد ان يصل إليه من الحقائق الكونية 
كرنا بالحقائق الأخلاقية التي فطُرنا عليها. كذلك باجتهاده ونظره، وإنما ليذ

له في )سؤال السيرة الفلسفية( حيث اعتبر دراسة الواقع هي من  ما سج 

                                                

 .372-371السيرة النبوية والتأسيس الأخلاقي، ص 1
 .49-48سؤال الأخلاق، ص  2
 الفهم:( في موقع فلسفة العلم و1انظر: فلسفة النظام الأخلاقي ) 3

 http://philosophyofsci.com:2082/index.php?id=188 



 

69 

 

نصيب العلوم، وان الحقول المعرفية باستثناء الحقل الأخلاقي تعود إلى 
 مجال العلم، ومنها ما تتداوله الفلسفة المجردة، كما سنرى لاحقاً. 

ي لعمل( فقد عمم ما يدخل ضمن الدين كل شيء، بما فأما في )سؤال ا
  .ذلك العلوم الطبيعية والرياضية والحياتية والإنسانية وغيرها

 –بالإضافة إلى عدد من المعاصرين  –وهو يذُك ر باعتقاد بعض القدماء 
أن القرآن يحتوي على جميع العلوم والفنون، بما في ذلك العلوم الطبيعية 

ية وغيرها. ومن هؤلاء العرفاء، وعلى رأسهم الغزالي والرياضية والفلك

ل ، وكذلك عالم اللغة والقراءات ابن الفض(جواهر القرآن)في كتابه 
ً اهتمام الجانبالذي أولى هذا  هـ(655المرسي )المتوفى سنة   .اً خاص ا

 .1يسلكون هذا المذهبمن العلماء يضاف إلى ما نقله الشاطبي عن جماعة 

ؤال العمل( ان علاقة العلم بالدين هي علاقة تداخل، لقد رأى طه في )س

حيث يكون العلم جزءاً من الدين، وكذا الإيمان والعمل كلاهما جزء من 

الدين. بمعنى ان للدين ثلاثة أجزاء يتضمنها ويتقدم عليها تقدم الكل على 
 الجزء، كما يعلو عليها رتبة. لذلك تقب ل مفهوم التعبد بالعلم؛ باعتباره جزءاً 

 . 2من الدين، وكلما توسع العلم توسع الدين

نية لديالكن طه لم يأخذ بالحسبان ان العلم قد صحح الكثير من النظريات 

ك التي عول عليها العلماء المسلمون استناداً إلى بعض النصوص، كتل

ً للدين، وهو يع ي مل فالمتعلقة بعمر الكون والإنسان. فكيف يكون موسعا
ل مع تعامنتضييقه؟! هذا مع الأخذ بعين الاعتبار أننا  مثل هذه الحالة على

اص الخ الفهم الديني لا الدين ذاته، وان ما يطرحه طه إنما يتعلق بفهمه
 ضمن أفهام مفتوحة لا تنتهي. 

                                                

الموافقات في أصول الشريعة، مع حواشي وتعليقات عبد الله دراز، دار المعرفة في : الشاطـبي  1

كما انظر: يحيى محمد: النظام  .79ص ،2ج م،1957هـ ـ 1395بيروت، الطبعة الثانية، 

 (.5سلام )الواقعي، ضمن سلسلة المنهج في فهم الإ

طه عبد الرحمن: سؤال العمل: بحث عن الأصول العملية في الفكر والعلم، المركز الثقافي  2 

 .301-300م، ص2012المغرب، الطبعة الاولى،  –العربي، الدار البيضاء 



 

70 

 

ث بل مرة أخرى ان هذا المفكر يجعل من الدين مفهوماً فضفاضاً، حي
 ط وحدود.يداخل المفاهيم بعضها ببعض بكلام مرسل من دون ضواب

ووفق هذا التداخل غير المنضبط أك د بأنه ينبغي لجميع العلوم بما فيها 
الطبيعية ان تخدم الحقيقة الشرعية الإسلامية من جهتين: إما انها كاشفة عن 

المقاصد الشرعية، أو انها ضابطة للوسائل التي تمك ن من الكشف عن هذه 

ً من جانب ال شرع ما لم يكن موصولاً المقاصد. حيث لا يكون العلم علما
 .1بالحقائق التي أخبر بها الشرع أو دل  عليها

لم وهذه من الصياغات الطاهية غير الدقيقة والتي لا تفُرض على الع
إن م؛ فالطبيعي والرياضي، بل إذا كان الدين في الماضي هو مَن حدد العل

ت جعل العكس هو من أخذ زمام الأمور اليوم، بمعنى ان للعلم سلطة تأثير

و يبد الكثير ممن يتناول الدين يضطر إلى اعادة تأويل النص الديني حين
بل  ظ ر.بينهما شيء من التعارض الظاهر، وهو أمر لم يتطرق إليه هذا المن

ة يستفاد من كلماته انه لا تعارض بين الدين وبين المصادر المعرفي
 خرى، وعلى رأسها العقل كما سنرى.الأ

يح ه هو الحقيقة الأساسية التي تعمل على تصحفالدين من وجهة نظر ط

ً ن اسالمصادر المعرفية الأخرى، لكنه في الوقت ذاته يقوم بتأويل الدي  تنادا
 إلى هذه المصادر، فينقلب على ما يدعو اليه. 

ً للفهم الب  شريمع ذلك نذك ر بأن ما نتحدث عنه إنما هو الدين وفقا
اءت جطه من تصورات دينية قد  المفتوح، لا كما في ذاته. وان ما يطرحه

الية لإشكاوفق فهمه للدين في قبال الأفهام الأخرى، رغم انه لم يعالج هذه 

ذاته  لدينصراحة، بل كما سنرى انه يوهم القارئ بأن ما جاء به يستند إلى ا
 في قبال المصادر الأخرى المعارضة، وعلى رأسها المصدر العقلي.

                                                

 .189سؤال الأخلاق، ص 1 



 

71 

 

ً فيه  ثم ان طه لم يكتف بتوسعة مفهوم الدين، حيث جعل العلم متضمنا
كتضمن الجزء في الكل، بل أضاف إلى ذلك توسعة العلم بحيث يشتمل 

 .1على جميع العلوم الدينية والدنيوية كالطبيعية والرياضيات الخ

ال ويبدو ثمة خلط في العلاقة بين العلم والدين، كالذي جاء في )سؤ

جزء  ينيةقت ذاته ان العلوم الدالعمل(، فالعلم جزء من الدين، لكن في الو
 من العلم. 

ين الدومن حيث التحليل ان العلاقة التي رسمها طه بين العلم الديني و

 ً ين أو للد هي علاقة تبعث على الخلط وعدم الضبط. فالعلم الديني يمثل فهما
من  زءاً يتضمنه، لذا لو اعتبرناه جزءاً من الدين فسيصبح الفهم الديني ج

هو  لط بين وجودين: ذاتي وموضوعي. وبلغة عمانوئيل كانتالدين، وهو خ
 خلط بين ما لذاتنا، وما في ذاته.

ما الدين فقد اعتبره أعم من الايمان، فالأصل في الدين هو الحياة أ

الطيبة، والحياة الطيبة على ثلاث شعب: شعبة العلم وشعبة الإيمان وشعبة 
دات، وشعبة العلم تدخل فيها كل العمل. فشعبة الإيمان تدخل فيها كل الاعتقا

المعارف، وشعبة العمل تدخل فيها كل الأفعال. لذا فالدين يشتمل على هذه 
 .2الشعب الثلاث، وبعضها يتكامل بالبعض الآخر

د بين وحيويمكن ان يعمم هذا الحال على القيم الأخلاقية، فإذا كان ثمة ت

 ة،من جه الأخلاق مر ينعكس على العلاقة بينالدين والأخلاق؛ فإن الأ
لاق لأخ، إذ تصبح امن جهة ثانية عب الثلاث التي يتضمنها الدينوبين الشُ 

ن ؛ فيصبح العلم والايمان والعمل كلها جزءاً معبالشُ متضمنة لهذه 

ي رد فوالأخلاق. وهي ما تبعث على الخلط بين المفاهيم المختلفة، كالذي 
 )سؤال العمل(.

 

                                                

 .300سؤال العمل، ص  1
 .299المصدر السابق، ص  2



 

72 

 

 ليخلاق الكونية والعقل المحالأ

لقد اعتبر طه ان القيم الأخلاقية لا تنتزع من الجزئيات، حيث استثناها 
من بقية المعارف الأخرى ليعتبرها الأصل الغيبي المبثوث لدى النفس 

، إذ 2014البشرية، كالذي أشار إليه في )بؤس الدهرانية( الصادر عام 

رة هي اعتبرها مبثوثة في فطرة الإنسان بواسطة النفخة الإلهية، والفط
الخلقة السليمة التي تجيء ابتداء على وفق قانون الدين الحق. ولما كان 

ً لها  الإنسان يحمل في باطنه هذه القيم بوصفها معينات لا مجردات، متلقيا

من عالم روحي؛ وجب ان يكون هذا الباطن هو الفطرة. فالفطرة هي خلقة 
 .1ق(روحية، أو انها تمثل الأخلاق كما جاء في )سؤال الأخلا

لم  -مثلاً  -واستدل على ذلك، كما في )بؤس الدهرانية(، بأن قيمة العدل 
، للحالات العادلةتتحصل في باطن الإنسان بواسطة انتزاع صفات مشتركة 

على نحو ما تفترضه النظريات التي تعتبر القيم الأخلاقية معاني منتزعة 

عدل هو الفرع. بل يكون فيها العادل هو الأصل، والمثل أن من الجزئيات، 
معنى قائم في باطن الإنسان قبل  ى العكس من ذلك، يرى طه أن العدلعل

  .2علمه بالحالات العادلة

اعتقد في )شرود ما بعد الدهرانية( الصادر عام  ،وتأكيداً لهذا المعنى

تشترك في  على اختلاف مشاربها وثقافاتهاان المجتمعات الإنسانية  2016

في ، لكونها مغروزة يم الأصلية المحمودة والمذمومةمجموعة أدنى من الق
 .3المحمودة بالمعروف والمذمومة بالمنكر القيم ، وسمىباطن الإنسان

 2006وفي كتابه )الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري( الصادر عام 
قس م الأخلاق إلى عامة وخاصة، والعامة مستمدة من الفطرة الآدمية مثل 

ية الظلم. مع اعترافه بعدم تصور وجود كونية شمولية  خيرية العدل وشر 

                                                

 .54ص الأخلاق، سؤال 1
 .127-126لدهرانية، صبؤس ا  2
 .19شرود ما بعد الدهرانية، ص  3



 

73 

 

حقة بغير اعتبار هذه القيم، والعمل على مقتضاها. أما القيم الخاصة فهي 
 .1تختلف من أمة لأخرى

لكنه قبل ذلك، وبالتحديد في )سؤال الأخلاق( اعتبر الأخلاق الإسلامية 
جمودية، ومن  كونية لا محلية، ووصفها بأنها عميقة لا سطحية، وحركية لا
 . 2ثم فهي الأخلاق الحسنى، لذلك جعل من الإسلام أفضل الأديان

 ان وما قدمه بهذا الصدد يعتبر من المزاعم المرسلة بلا دليل، خاصة

 نة إلىمدي تقييده للأخلاق الكونية بقيد الإسلامية يجعل المشتركات الأممية

 بقتسمشتركات قد الاسلام، فكيف يمكن التوفيق بذلك إذا ما كانت هذه ال
 هذا الدين؟! 

رج خا ومن الغريب ان ينفي هذا المفكر المشتركات العامة للفكر البشري
نما إلام اطار الأخلاق الإسلامية. وربما لهذا السبب اعتبر دليل صحة الإس

ما ويأتي من الأخلاق لا الفكر المجرد. رغم ان من الفكر ما هو حدسي 
 يفوق الحدس. 

ستند مي، دلال على قدِمَ الدين، وبالذات الدين الإسلامولو قيل إن الاست

سْلَامُ﴾ ِ الْإِ ن هذا إ(؛ لقلنا 19 \عمران )آل إلى قوله تعالى: ﴿إنَِّ الدِ ينَ عِنْدَ اللََّّ
 لآيةالاستدلال لا ينهض حجة على مشروعية تفضيل دين على آخر، إذ إن ا

 صيلى الأبالمعنسلام تشير إلى حقيقة دينية واحدة ممتدة لا تتعدد، وهي الإ
 الجامع، لا بالمعنى التاريخي المخصوص بشريعة النبي محمد. 

ن ومن حيث التحقيق ان الوضوح الذي نجده لدى الأخلاق المشتركة بي

دس البشر يجعل من الأولى الاعتراف بحدسيتها، أي انها نابعة من الح
 البشري، بغض النظر عن الدين وغيره من العناصر الخارجية. 

*** 

                                                

 .38الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري، ص  1
 .170-169ص الأخلاق، سؤال  2



 

74 

 

ل كوعموماً ان العنصر القيمي الذي استحوذ على تفكير طه جعله يرى 
لك شيء نابعاً عن الأخلاق، وان الأخلاق مصدرها الدين، وأضاف إلى ذ

ً هو العلم، فأصبح الحديث عن هذه الاركان الثلاثة م ً ثالثا  لاً منتداخركنا
 دون حدود واضحة. 

مين والفقهاء وغيرهم من فالدين كما يفهمه طه يختلف عن دين المتكل

ً إلا مع دين 1المتشرعة )النظام المعياري وفق تصنيفنا( ، ولا يجد له توافقا
العرفاء بمفاهيمهم الوجودية الخاصة، مع حرصه على التخفيف من هذه 

 المفاهيم.

لذا فهو في )روح الدين: من ضَيق العلمانية إلى سَعة الائتمانية( الصادر 

فطرة كذاكرة روحية غيبية، وانه لا دين حق غير  ، اعتبر الدين2011عام 

إسلام الوجه لله وحده. لذا أوجب ان يكون الإسلام دين الفطرة بحق، أي هو 
ذاكرة التوحيد الكاملة. لذا وجب على المسلم ان يسعى إلى أخذ فقهه الحي 

ً يختبر به ما  من هذه الفطرة نفسها، وإلا فلا أقل من ان يتخذ فطرته محكا

غيره. ومن ثم فالمسلم لا يحتاج إلى صناعة الفقه بقدر ما يحتاج إلى  يفتيه
 .2تزكية النفس

 

 الفطرة والنص الديني

الإشارة إلى ان  2013لقد تضمن كتاب )الحوار افُقاً للفكر( الصادر عام 
كل إنسان مفطور على القيم، وهي معان مشخصة وحي ة مبثوثة في روح 

لرحمة، حيث يجدها الإنسان في نفسه أصلية الإنسان مثل العدل والتقوى وا

غير تابعة، وحية غير جامدة، وتامة غير ناقصة. لذا فهي ليست موجودة 
في عالم آخر خارج الواقع، وإنما هي معان مودعة في روح الإنسان أو 

فطرته، وهو يتعامل بها في سلوكه اليومي، وقد نزلت بها الأديان السماوية 

                                                

 انظر: نظُم التراث، كذلك النظام المعياري، من سلسلة )المنهج في فهم الإسلام(. 1
 .420روح الدين، ص  2



 

75 

 

رة. فالأديان لم تنزل بالأعداد أو غيرها من التي أتت على وفق الفط
 المجردات وإنما نزلت بالقيم المشخصة. 

واعتبر وظيفة الوحي هي ان يخبرنا بوجود هذه المعاني في فطرتنا 
ويرشدنا إلى كيفية التصرف وفقها. فلم ينزل الوحي إلينا لكي يخبرنا عما 

ة باجتهاده ونظره، يستطيع العقل المجرد ان يصل إليه من الحقائق الكوني
 .1وإنما ليذك رنا بهذه الحقائق المعنوية التي فطُرنا عليها

ا ينملكنه في ذات هذا الحوار، وفي ذات السياق، أبدى ما يناقض ذلك ح

ن مؤمن اي للقال بأن العقلانية الايمانية تنبني على مبدأ اليقين؛ بحيث ينبغ
حصل يلتي ايختار الوسيلة  يختار القيمة التي يحصل له اليقين في نفعها وان

 له اليقين من نجاعتها. 

 كونيثم تساءل: هل يمكن ان يصل المؤمن بنفسه إلى هذه الوسائل التي 
  عها؟على يقين في نجاعتها، والى هذه القيم التي يكون على يقين من نف

ا ليهورد  على هذه الاسئلة بما يناقض ما سلف ذكره، وهو ان الجواب ع

ؤمن الم سة الدينية نفسها، إذ نزل الوحي الإلهي لكي يمد  يأتي من الممار

ن تي يكوم البهذا اليقين المفقود عند غيره، فهو الذي يحدد له المقاصد والقي
 اً. قينينفعها يقينياً، ويحدد له الوسائل والأسباب التي تكون نجاعتها ي

وص نصلاأي ان اليقينية التي تنبني عليها العقلانية الإيمانية مصدرها 
يمكن  ي لاالدينية المؤسسة. فالقيم لا تستمد إلا من النص الديني. وبالتال

 للإنسان ان يضع من عنده القيم الأصلية. 

هذا في حين عاد وقال بأن القيم لا توجد في خارج الإنسان وإنما في 

داخله، فليست هي من جنس المفاهيم المجردة كمفهوم العدد، بل هي معالم 

 ً ً في باطن الإنسان؛ تنزل منه منزلة  مشخصة تشخيصا كاملاً ومودعا

                                                

 .60-59و 46الحوار افُقاً للفكر، ص 1



 

76 

 

المنارات والمصابيح التي تنير له الطريق في الوجود، وتبين له سبيل 
 .1السلوك في الحياة، ومنهج التصرف في الوقائع والاحداث

حيث  ني.لقد اعتبر طه القضايا الأخلاقية فطرية اعتماداً على النص الدي
ً للقضايا الأخرى التاعتبر النص أساس القول بف  ي لمطرية القيم خلافا

فنا بها، مثل الرياضيات والكونيات. وكأنه بهذا يمثل أحد رج  الاتيعر 
 المنهج البياني، رغم انه أبعد ما يكون عن هذا المسلك.

حوار. ال ونجد في هذا المجال تناقضاً فيما نقلناه عنه في ذات السياق من

وقت ي الفرية تنير للإنسان طريقه، لكنها فهو يقول ان القيم الأخلاقية فط
لال ذاته مستمدة من النص الديني، أي لا يمكن التعرف عليها الا من خ

 النص، فهو الذي يحدد هذه القيم والوسائل الناجعة في تحقيقها. 

وحقيقة ان الجمع بين فطرية القيم ومصدرها النصي هو جمع متناقض. 

ممكن ادراكها بمعزل عن النص، وهو ما فاذا كانت القيم فطرية لكان من ال

يستلزمه قوله السابق الذكر بأن القيم مبثوثة في روح الإنسان، حيث يجدها 
الإنسان في نفسه أصلية غير تابعة.. أما إذا كان مصدر هذه القيم النص 

الديني، أي لا يمكن التعرف عليها بدون النص، فهذا يعني انها ليست 

ص ذاته. فالجمع بين فطريتها وبين تحديدها من قبل فطرية، وإنما منبعها الن
النص هو جمع متناقض. وكان الأولى ان يقول كما سبق للعديد من العلماء 

ان قالوا: بأن النص ليس هو مصدر هذه القيم، بل هو ممضٍ لقرارات العقل 

)الفطري( دون ان يكون الأصل في تحديدها، كالذي تبناه علماء المعتزلة 
غالب الإمامية الإثنى عشرية، بل وحتى المدرسة التيمية وبعض والزيدية و

 . 2التوجهات الحنبلية

من الإمامية الإثنى  –ويذك ر هذا التناقض بما ذهبت إليه فرقة الإخبارية 

حول مصدر الاعتقاد بالمسألة الإلهية، حيث سلموا بأنها فطرية،  -عشرية 

ص الديني، أو الادعاء بتواتر لكنهم استدلوا على فطريتها اعتماداً على الن

                                                

 .46-44لمصدر السابق، صا  1
 .(4يحيى محمد: النظام المعياري، ضمن سلسلة المنهج في فهم الإسلام )  2



 

77 

 

الاخبار عن أئمة أهل البيت بما يفيد هذا المعنى، كالذي ادعاه مؤسس حركة 
. وهي طريقة تستلزم الدور، فالمسألة 1الاخبارية محمد امين الاسترابادي

الإلهية تتوقف على إثبات فطريتها، والفطرة تتوقف على إثبات المسألة 
  الإلهية ومترتباتها الدينية.

 ويشتد التناقض في هذا المجال عندما استدل طه على الفطرة بالنص

ً يحتاج في حد ذاته إلى ل دلي الديني، رغم ان هذا النص أو الدين عموما
هذا  ه فييثبت حقانيته. وسنرى انه يقر بالعجز عن تقديم دليل قطعي يحتج ب

 المجال وغيره.

 

 سبقية الأخلاق على الوجودأ

د بين الأخلاق والدين، وانه اعتبر سبق ان عرفنا بأن ط ة اصيخه قد وح 
ن الإنسان متمثلة بهذين العنصرين، لكنه عاد وأضاف ملازمة أخرى بي

لذي مر االأخلاق والوجود، بل واعتقد بأن الأخلاق سابقة على الوجود، الأ
 يلزم عنه القول بأسبقية الدين على الوجود.

 أشار إلى انه في 2016 ففي )شرود ما بعد الدهرانية( الصادر عام

ان  ادعىو)سؤال العمل( أبطل الاعتقاد السائد بتقدم الوجود على الأخلاق، 
ب ي غي، وذلك بدءاً من الوجود فأسبقية العلاقة بينهما متلازمة من دون

ة لقيخَ كل هيئة الأرحام ثم سيراً مع الوجود في عين الأعيان، حيث تقترن 

ق  خُلبالعكس، فلا خَلق بغير خُلق ولابصيغة خُلقية على قدرها، والعكس 
م ي رحبغير خَلق. وأضاف بأنه ليس شرطاً في التخلق ان يشعر به الولد ف

ليس  اداتأمه شعوره به بعد خروجه إلى العالم والواقع، فما يسمى بالاستعد
 في الأصل إلا هذه الأخلاق الخفية. 

                                                

كذلك: النظام  .228-227محمد أمين الاسترابادي: الفوائد المدنية، طبعة حجرية قديمة، ص 1

 المعياري.



 

78 

 

ة ها طه خطوفهذه هي الدعوى التي جاءت في )سؤال العمل(، وقد اعتبر
نها أولى مهدت لدعوى أخرى أبعد منها، وأشار إلى انه أرجأ الإعلان ع

من  يقينإلى حين الحصول على الأدلة الكافية عليها، ومن ثم انتهى إلى ال

تي )شرود ما بعد الدهرانية( والصحتها، وهي الدعوى التي أثارها في 
ً ومنطقياً،  اً من عدد وقد م حولهاتقول بأن الخُلق يتقدم على الخَلق زمنيا

 الأدلة التي وصفها بالائتمانية. 

وم وخلاصة ما ذكر هي ان الله خاطب بني آدم مرتين: يوم الإشهاد وي

هو و –ن الائتمان، وذلك قبل النشأة الأولى، وحمل هذا الخطاب إلى الإنسا

م ه العل، وألهمهما الشهادة والأمانةقيمتين خُلقيتين  –لا يزال في عالم الغيب 
حمل ة وتبهما والعمل على وفق هذا العلم. واستنتج من ذلك ان أداء الشهاد

ً من الكينو بل نة قالأمانة هما فعلان خُلقيان صريحان، وهو ما زال نوعا
 خلقه الذي هو اخراجه من عالم الغيب إلى عالم الشهادة. 

ق، خَلواعتبر مفهوم الكينونة أقرب إلى مفهوم الأمر منه إلى مفهوم ال

 كينونةل البالتالي فالإنسان الغيبي هو كائن أمري لا كائن خلقي، وان مدلوو
ى ه إليضاد مفهوم الوجود، حيث هذا المفهوم هو أقرب إلى معنى الخلق من

ً  القول بأن الإنسان كائن أمري عد  معنى الأمر. لذلك   لافخعلى ، صحيحا
 القول بأن الإنسان موجود أمري. 

حيح الص أو ما يسميها بالإشهاد، فاعتبر بأن منية الميثاق آكما استدل ب

 بأن ان يقال بأن الإنسان الغيبي مأخوذ كما ورد في الآية، بدل القول
هو  الإنسان الغيبي موجود، ثم ان هذا الإنسان قد أخذ من مأخذ مخصوص

أخذ الم ظهور بني آدم وفق الآية الكريمة، لذا يلزم انه شيء كامن في هذا

بينما  الكمون خلاف الوجود، إذ الكمون كينونة بالقوة، المخصوص، واعتبر
 ن كائنرة عالوجود كينونة بالفعل، وبهذا جاز القول بأن الإنسان الغيبي عبا

 كامن لا كائن موجود.

ثم انه جعل الأخلاق متقدمة على الخَلق ومؤثرة فيه من وجوه، ومن 

ان المولود هو  أغرب ما استدل به على توقف الخَلق على الأخلاق وجوداً،
ما لم يتلق من أبويه اسماً يتخلق به فكأنه غير مولود، بل كأنه غير موجود، 



 

79 

 

بل كأنه غير كائن، لأن تعين الاسم هو الذي يورث هذه الكينونة، وإلا فلا 
 .. 1كيان له وإن صرخ

ة وهو تعبير يقارب الفكر الهايدجري كما في مقولة هايدجر: ليس ثم
ة فلسف. لكنه ليس بالدليل الذي يطُرح في مجال الشيء موجود بدون تسمية

ر لاطاوالفكر، وكان الأولى طرحه في محافل ثقافة الخيال الأدبي خارج ا

لى يء عالعلمي والمنطقي، وان الأخذ به يجعل من الممكن الاستدلال بأي ش
 ً ثقفو ، ومكل شيء، وهو ما دأبت الصوفية والباطنية استخدامه بغزارة قديما

 لحداثة وآباؤهم حديثاً.ما بعد ا

ليقرر ما كان يقوله في )سؤال  2023والغريب ان طه عاد خلال عام 

العمل( وينقلب على ما استجد له من تقدم الأخلاق على الخَلق منطقياً 

ً كالذي جاء في )شرود ما بعد الدهرانية(، ففي )سؤال السيرة  وزمانيا
لق( هي دعوى ضمن عدد الفلسفية( حسِبَ مقولة )أسبقية الخَلق على الخُ 

من الدعاوى التي أخذت بها الفلسفة المجردة، واعتبر إبطال الفلسفة المسددة 

ً كبيراً، إذ بها تكُتشف حقائق غاية في  ً فلسفيا لهذه الدعوات يمثل تقدما
الأهمية لم تهتدِ إليها الفلسفة المجردة لجمودها على انفصال هذه الجوانب 

  .2بعضها عن بعض: مثنى مثنى

 لأخلاقم ايبقى ان نشير إلى ان الأدلة اللغوية التي استخدمها طه في تقدي

ه. ثباتعلى الخَلق وانتزاعها من النص القرآني تفُضي إلى عكس ما أراد إ

دون  لقولأما الاستخدامات اللغوية التي استعان بها فيما تعارف عليه من ا
 غيره؛ فهي لا تنفع في الأدلة الفلسفية. 

لغوية المستفادة من النص القرآني قد تعطي دلالات معكوسة، فالأدلة ال
حيث نجد في نفس آية الميثاق التي استخدمها في الدليل، وما تلاها من آية، 

انهما يصرحان بوجود جماعة من بني آدم هي من كانت موضوعاً للميثاق 

                                                

، المؤسسة طه عبد الحمن: شرود ما بعد الدهرانية: النقد الائتماني للخروج من الأخلاق  1

 .273-268م، ص2016العربية للفكر والإبداع، بيروت، الطبعة الاولى، 
 .497سؤال السيرة الفلسفية، ص  2



 

80 

 

أخذ  وَإِذْ ب. إذ قال تعالى: ﴿وليس جميع البشر بمن فيهم آدم الأأو الإشهاد، 
يَّتهَُمْ وَأشَْهَدهَُمْ عَلىَ أنَْفسُِهِمْ ألَسَْتُ بِرَب كِمُْ  رَبُّكَ مِنْ بنَيِ آدم مِنْ ظُهُورِهِمْ ذرُ ِ

قاَلوُا بَلىَ شَهِدْناَ أنَْ تقَوُلوُا يوَْمَ الْقِياَمَةِ إنَِّا كُنَّا عَنْ هَذاَ غَافِلِينَ، أو تقَوُلوُا إنما 

يَّةً مِنْ بعَْدِهِمْ أفَتَهُْلِكُناَ بمَِا فعََلَ الْمُبْطِلوُنَ أشَْرَكَ آبَاَؤُناَ مِنْ قَ   ﴾بْلُ وَكُنَّا ذرُ ِ
 .173-172 \الاعراف

يبية غلة لذا كيف يمكن اعتبار هاتين الآيتين دليلاً على ان للإنسان مرح
ب صدد جميع البشر ولا بخصوص آدم الأسابقة على خلقه، وهما ليسا ب

ً بأن أول من ألهم العرفاءالذي هو الأصل في نشأة ا ا بهذ لإنسان؟ علما

اسم الق أبوالمعنى الموس ع لآية الميثاق ودلالته على الإشهاد الصوفي هو 
 خلال القرن الثالث الهجري، كما سنعرف لاحقاً. البغدادي الجنيد

كذلك ان القرآن الكريم يشير إلى ان خَلق الإنسان بدأ من طين قبل 
، لذا كيف يمكن افتراض ان يكون له عالم 1يهسريان النفخة الروحية ف

 روحي غيبي قبل عملية الخلق هذه؟

جاء  ما أما ادعاء طه بأن الله خاطب بني آدم يوم الائتمان، ويقصد بذلك

ً في آية الأمانة، فغير دقيق، حيث تخلو الآية من ذكر المخاطبة، خ   لآيةلافا
 الميثاق، إذ المخاطبة فيها صريحة. 

الم ي عك ادعاؤه بأن الإنسان في هذا اليوم كان لا يزال فوالأهم من ذل

الغيب، وهو عالم روحي، لكن كيف ينسجم هذا التصور مع ان عرض 
يب؟ الأمانة قد شمل السماوات والارض والجبال، وهي ليست من عالم الغ

 الْأرَْضِ وَ وَاتِ مَاإنَِّا عَرَضْناَ الأمانة عَلىَ السَّ وكما جاء في قوله تعالى: ﴿

اً ن إنَِّهُ كَانَ ظَلوُمهَا الْإنساحَمَلَ وَ هَا وَالْجِباَلِ فأَبَيَْنَ أنَْ يَحْمِلْنهََا وَأشَْفَقْنَ مِنْ 
 .72 \الاحزاب ﴾جَهُولاً 

                                                

﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِن ِي خَالِقٌ بَشَراً مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَإٍ مَسْنوُنٍ، كما جاء في قوله تعالى:  1

يْتهُُ وَنفَخَْ  إِذْ ﴿. كذلك قوله تعالى: 29-28 \تُ فيِهِ مِنْ رُوحِي فقََعوُا لَهُ سَاجِدِينَ﴾ الحجرفإَذِاَ سَوَّ

يْتهُُ وَنفَخَْتُ فيِهِ مِنْ رُوحِي فقََعوُا لَهُ  ،خَالِقٌ بَشَراً مِنْ طِينٍ  قاَلَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إنِ يِ فإَذِاَ سَوَّ

 72-71 \سورة ص ﴾سَاجِدِينَ 



 

81 

 

ة ح كأدلطرَ هذا بالإضافة إلى ان القضايا اللغوية العامة لا تصلح في ان تُ 
ه من راضمكن افتفلسفية، فسواء عالم الأمر أو عالم الكينونة، كلاهما لا ي

ً يختلف عن وجودنا الشهودي ، دون وجود، بمعنى ان لهما وجوداً خاصا

ن دون قق موبالتالي فالأخلاق المفترضة في العالم الغيبي لا يمكنها ان تتح
 الوجود، وذلك بغض النظر عن طبيعة هذا الوجود. أسبقية تقدم

ة يرهر الأخوينطبق هذا الحال على علاقة الخَلق بالأخلاق، حيث لا تظ
 ق لاالا بعد سنوات من عمر الإنسان، فالخَلق سابق وممهد لظهور الأخلا

كون يالعكس، رغم ان الحدس الأخلاقي هو معرفة فطرية أو قبلية دون ان 
 مكتسباً من الخارج.

صف ن ووتذُك ر هذه المغالطة بما جرى للعرفاء والفلاسفة الاشراقيين م

فهي  ليه،عتبُرت منفكة عن الوجود ومتقدمة يتعلق بالأعيان الثابتة، حيث اع
 يس لهانه لفي حيز الامكان العدمي ما شمت رائحة الوجود أزلاً وأبداً. أو ا

 إلا الشيئية الثبوتية، لا الشيئية الوجودية. 

لكن مع ذلك فإن المقصود من نفي الوجود عن الأعيان الثابتة؛ هو نفي 

جودة بوجود غيرها من دون الوجود الخارجي أو الجعلي عنها، فهي مو

جعل. أي انها من لوازم الأسماء والصفات الإلهية، وهي موضع الشهود 
 .1العلمي المعبر عنه بالفيض الأقدس، والمخاطبة بخطاب )كن(

*** 

إذاً، خلاصة ما عرضناه هو ان طه اعتبر الدين مصدر الأخلاق، بل 

العمل( قبل ان يغير ومصدر العلوم قاطبة بما فيها الدينية كما في )سؤال 
ً للفكر( ومن بعده )سؤال السيرة الفلسفية(، كما انه  رأيه في )الحوار افُقا

اعتبر الأخلاق سابقة على الوجود، ومن ثم فإن الدين يجب ان يكون سابقاً 

ً معرفياً يمتاز بالكونية والشمول  بالأولوية على الوجود.. وليس ثمة تكوينا
ني جعل العلم الديني ذا طابع كوني عام. أما باستثناء الأخلاق، وهو ما يع

                                                

 : النظام الوجودي.انظر التفاصيل في 1



 

82 

 

بقية المعارف البشرية وفلسفتها فكلها محلية وليست كونية، مثلما سنلقي 
 عليها الضوء خلال القسم المقبل من هذا الكتاب.



 

83 

 

 الفصل الثالث

 الفلسفة والأخلاق

 

سبق لطه في الجزء الأول من مشروعه )فقه الفلسفة( الصادر عام 

مدخلاً عاماً طرح فيه ما أسماه "فقه الفلسفة"، حيث ان وضع  1995

غرضه الوقوف على أسباب التفلسف، وموضوعه هو الظواهر الخطابية 
والسلوكية للفلسفة، حيث ينظر في الخطاب الفلسفي بما يقتضيه من 

ترجمات وأقوال ومضامين، وينظر في السلوك الفلسفي بما يوجبه من 

تخالف هذه الترجمات والأقوال هيئات وافعال وصفات توافق أو 
 . 1والمضامين

فالصلة الجوهرية بين الخطاب والسلوك في الممارسة الفلسفية هي من 
. ومن ثم لا بد من النظر في كلام الفلاسفة وفي مطابقته 2وظيفة فقه الفلسفة

لسلوكهم، بالأسباب التي يتوصل بها كلامهم إلى انشاء مضامينه، ويتوصل 

لى اتخاذ مظاهر موافقة لهذه المضامين، حيث يتعلق فقه بها هذا السلوك إ
الفلسفة بالأسباب الخفية التي تكمن وراء الظواهر الجلية بإثباتات الفيلسوف 

 . 3وتصرفاته

فالنظر في الفلسفة يشمل جميع مناحي الممارسة الفلسفية قولاً وفعلاً لا 

بار بقول انفصال بعضها عن بعض، بل في اتصالهما معاً، بحيث لا اعت

الفيلسوف حتى يتم النظر كيف هو عند الدليل، ولا اعتبار بدليله حتى يتم 
النظر كيف هو عند العمل، إذ القول بغير دليل في الفلسفة لا يقبل، والدليل 

بغير عمل فيها لا ينفع. وعليه فإن المقتضى النظري لفقه الفلسفة هو ان 

                                                

المغرب،  -)الفلسفة والترجمة(، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء  1فقه الفلسفة، ج  1

 .45م، ص1995الطبعة الاولى، 
 .28-27، ص1المصدر السابق، ج  2
 .28)الفلسفة والترجمة(، ص 1المصدر نفسه، ج  3



 

84 

 

الأفعال، ولا يجوز قطع بعضهما  تسند الأقوال إلى الأدلة، وتسند الأدلة إلى
. واعتبر أن فقه الفلسفة متى لم يدل على النظر في 1عن بعض بأي حال

 .2سلوكات أصحاب النصوص الفلسفية فسيخل بغرضه ويفقد جدواه

ة لميعأما منهج هذا البحث فهو مجموعة آليات اجرائية مستمدة من افاق 

وصول إلى الإبداع مختلفة، وفائدته الحصول على ملكة التفلسف وال
 الفلسفي الذي سنفصل الحديث عنه فيما بعد. 

لذلك اعتبر فقه الفلسفة يعود إلى العلم لا الفلسفة، حيث يتصف بثلاث 

خصائص، وهي أنه: علمي لا فلسفي، وأنه تكاملي لا تجزئي، وأنه عملي 
. وهو الحال الذي وجد تأكيداً في الجزء الثاني من هذا 3لا تجريدي

ح بأنه يتعين علينا ان ننظر في 1999والصادر عام المشروع  ، حيث صر 

الفلسفة كما ينظر العالم في الظاهرة رصداً ووصفاً وشرحاً. مؤكداً على ان 
الفلسفة ينبغي ان لا تكون قولاً فحسب، بل هي قول مزدوج بالفعل، 

وخطاب مزدوج بالسلوك، فنحتاج إلى النظر فيها على هذا المقتضى. وهو 
 .4المسمى بفقه الفلسفةالنهج 

كما جاء هذا التأكيد في كتاب )من الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر(، 

حيث أشار إلى ان فقه الفلسفة هو علم ينظر في آليات إنتاج الفيلسوف 
لأقواله وأفعاله قصد التوصل إلى كشف بنيات هذه الأقوال والأفعال، 

ً وتأثيلاً، وتشمل هذه الآليات: الترجمة نقلاً وتحويلاً  ، والمفهوم اصطلاحا

ً وتخييلاً، كما تشمل السيرة  والتعريف تقريراً وتمثيلاً، والدليل استنتاجا
 .5نموذجاً وشذوذاً 

                                                

 .30-29، ص1المصدر نفسه، ج 1
 .31، ص1المصدر نفسه، ج 2
 .38، ص1المصدر نفسه، ج 3
)القول الفلسفي: كتاب المفهوم والتأثيل(، المركز الثقافي العربي، الدار  2فقه الفلسفة، ج 4

 .12م، ص2005المغرب، الطبعة الثانية،  -البيضاء 
طه عبد الرحمن: من الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر، جمع وتقديم رضوان مرحوم،  5

هذا بأن  . علما  92-91م، ص2016ر والإبداع، بيروت، الطبعة الثانية، المؤسسة العربية للفك

إلى  الكتاب هو جمع لمحاضرات طه وورقاته البحثية، وقد قسّمه الاستاذ رضوان مرحوم



 

85 

 

وحدد اخراج آليات فقه الفلسفة بأربعة مصنفات مستقلة، وعناوينها 
 :1كالتالي

 الترجمة والفلسفة، أو فقه الترجمة الفلسفية ـ1

 ، أو فقه التعبير الفلسفيالعبارة الفلسفية ـ2

 المضمون الفلسفي، أو فقه التفكير الفلسفي ـ3

 السيرة الفلسفية، أو فقه السيرة الفلسفية ـ4

 وقد صدر المصنفان الأول والثاني. ثم صدر مؤخراً المصنف الأخير

ه "فق بعنوان )سؤال السيرة الفلسفية(، لكن طه لم يتطرق إلى ذكر مصطلح
مع  قية،بتحديد مجال الفلسفة ضمن اطار السيرة الأخلاالفلسفة"، بل اكتفى 

أنه تمييزها عن مجال العلم بما يختلف عما جاء في مشروعه السابق. وك

ي الثان لجزءبهذا الفعل قام بوأد هذا المشروع. إذ لم يعد الجزء الأول ولا ا
ؤال ي )سمنه صالحاً للانضمام في النظر الفلسفي بعد التحول الذي أجراه ف

 سيرة الفلسفية(. وسنبين هذه النقطة خلال الفقرة التالية..ال

 

 التحول الجديد في البحث الفلسفي

لقد ركز طه في )سؤال السيرة الفلسفية( على تحديد طبيعة الفلسفة 
ودائرة ما يبحث فيه الفيلسوف. ففي دراساته السابقة انتقد الفلاسفة 

ضع "فقه الفلسفة" كعلم باعتبارهم ينتهجون طريقة العقل المجرد، كما و

جديد لا يكتفي بدراسة آليات الإنتاج الخطابي للفيلسوف، بل يضيف إلى 
ذلك دراسة أفعاله وسلوكه، حيث وس ع من مجال الفلسفة لتتضمن جميع 

مناحي الممارسة الفلسفية قولاً وفعلاً من دون انفصال. لكنه في الكتاب 

                                                                                                                      

مصدر الفصلين ولا سنة الإشارة إلى  الكتاب. لكن للاسف لم تتمآخر  فصلين مع ملحق

 نشرهما، وذلك على خلاف ما جاء في الملحق.
 .46)الفلسفة والترجمة(، ص 1فقه الفلسفة، ج 1



 

86 

 

لفلسفة بعيداً عن العقل المجرد المشار إليه حاول ان يضع تحديداً جديداً ل
وخطابه الفلسفي، كما وبعيداً عن دائرة ما يختص به "فقه الفلسفة"، 

فحصرها ضمن مجال محدد دون غيره من المجالات المتعارف عليها في 

ً من اعتقادات  ً مؤلفا ً بنيويا الدراسات الفلسفية، بل واصطنع منها مذهبا
تتألف منه العلوم والفنون،  مخصوصة لا تتناسب مع رسم ما ينبغي ان

 ومنها الفلسفة. 

وقد حشد في هذا الكتاب جملة من التأويلات في دراسته للسيرة الفلسفية 

الخاصة ببعض الفلاسفة والأنبياء، وعلى رأسهم سقراط الذي عد ه أول 

ح ان يكون هو الأول في تشب هه فيلسوف في تاريخ الفكر الفلسفي، كما ورج  
وان هذا التشب ه هو الذي جعل منه أول فيلسوف على بالنبي ابراهيم، 

ح بأنه إذا 1الاطلاق ن سقراط أصح . لكنه استدرك في خاتمة الكتاب فصر 

نه أول من تفلسف أققاً بالسيرة الفلسفية؛ فلا يصح هو أول فلاسفة اليونان تح
 .2وتسي ر، بل ذلك يعود إلى ابراهيم )ع(

 

 محاور الخلل في تصور الفلسفة

أربعة محاور من الخلل لدى التصور الطاهي  في هذا المجال نواجه
 للفلسفة مع بعض المفارقات، ويمكن ايضاحها كالتالي:

 

 المحور الأول:

ً بين الفلسفة والعلم اعتماداً عل ً متهافتا لحقل ى القد ابدى طه تفريقا
ة، الأخلاقي كموضوع مميز، حيث حدد الفلسفة بأنها ذات خاصية أخلاقي

 لعلم الذي يخلو منها. خلافاً ل

                                                

 .454-453سؤال السيرة الفلسفية، ص 1
 .502المصدر السابق، ص 2



 

87 

 

وبناءاً على ذلك جعل الفلسفة المجردة تنتحل طريق العلم في تحصيل 
المعرفة، دون ان تكون فلسفة حقيقية، لا سيما انه ادعى بأنها أصبحت اليوم 

تابعة للعلم، حيث تسير على خطاه منهجاً وموضوعا؛ً كأنها جزء منه، أي 

لذا فقد تحولت إلى ما اصطلح عليها بـ  باتت تخصصاً علمياً وانشغالاً مهنياً،
 . 1"علم الفلسفة"

وأفاد بهذا الشأن بأن العقل المجرد هو العقل الذي يختص العلم بالتوسل 
به غير مكترث بالقيم. بل حتى لو اكترث بها فلا يملك ان يخدمها في شيء، 

، لكن لما استقل العلم عن الفلسفة لم يبق أي مبرر لوجود الفلسفة المجردة

ً غير طريق العلم  وبالتالي وجب ان تحل محلها فلسفة أخرى تنتهج طريقا
في الوصول إلى حقائقها، وما تلك إلا الفلسفة المسددة المشتغلة بالأخلاق. 

ومن ثم فإن العقل الذي تتوسل به هذه الفلسفة يرقى على العقل الذي يتوسل 
 . 2به العلم؛ فتقدر على ما لا يقدر عليه

قل الذي ينبغي ان يتوسل به الفيلسوف في اقامة دعاويه ليس هكذا ان الع

هو العقل المجرد، أي العقل الذي ينتزع المعقولات من المحسوسات، بل 
هو العقل المسدد الذي يجعل المعقولات عبارة عن معمولات، ولا 

معمولات بغير اتخاذ قيم مخصوصة. فالفيلسوف الحق لا يعقل الأمور إلا 

ديد؛ باعتبارها قضايا إنسانية وليست راجعة للطبيعة. على مقتضى التس
فالعالِم في قضايا الطبيعة يغني عن الفيلسوف، وخوض الفيلسوف فيها إنما 

 . 3يأتي عرضاً بغية المزيد من الاعتبار لأمور الإنسان

إذاً، من وجهة نظر الطاهية ان موضوع الفلسفة هو القيم لا الواقع، حيث 

لوم. ومن ثم فالموضوع المعرفي للفلسفة ليس علماً الواقع تكفلت به الع

ً يتوسل بالعقل المجرد، وإنما هو معرفة فطرية تدور على  موضوعيا
. وبالتالي فالفلسفة لها مفهوم محدد 4الحقائق القيمية متوسلة بالعقل المسدد

                                                

 .14المصدر نفسه، ص 1
 .504المصدر نفسه، ص 2
 .405المصدر نفسه، ص 3
 .34-32المصدر نفسه، ص 4



 

88 

 

يتعلق بالأخلاق، بحيث يكون همها الأول والأخير في كل ما تشتغل به هو 
ً في أخلاقه. إ1الإنسان ، بل وانه 2ذ يتوجب ان يكون الفيلسوف فيلسوفا

. أما الحقول المعرفية الأخرى فقد تم 3مصلح ديني بما يضاهي عالِم الدين
 حشرها ضمن مجال العلم، ومنها ما تتداوله الفلسفة المجردة.

ً لهذا التمييز حسِب آراء الفيلسوف تعكس ذاته بوجه من الوجوه؛  ووفقا

تعب ر عن حقائق مسل م بها عند غيره، إذ لا تطُلب فيها حتى ولو كانت 
الموضوعية التي تطُلب في العلم؛ وإلا كانت عينه، وكان الفلاسفة عبارة 

. هذا على الرغم من انه اعتبر القيم 4عن علماء، وليس الأمر كذلك

الأخلاقية التي يشتغل عليها الفيلسوف هي قيم موضوعية وليست ذاتية 
 . 5فطرةلارتباطها بال

*** 

قائق ى حعلى ان التمييز السابق بين الفلسفة والعلم هو تمييز لا يمت إل

نقاط ي الالأمور بصلة، ويمكن ايراد عدد من الاشكالات المتعلقة به، كما ف
 التالية:

فقه ق بوفق ما جاء في )سؤال السيرة الفلسفية( لم يعد البحث المتعل ـ1
ً للاستخدام الفلسفي، لا  فقد اتصف ببعض الخصائص التي الفلسفة صالحا

ن ه ضمتتوافق مع ما جاء في هذا الكتاب. فمن جانب انه سبق لطه ان صن ف

ه وآفاق لاته"العلم"، في حين انه في كتابه المشار إليه عزل العلم بكافة مجا
من ضقاً عن الفلسفة، بما فيها تداول العقل المجرد للقضايا المعتبرة ساب

سفة، الفلفقه الفلسفة وفق التصور الجديد غير معني ب الفلسفة، وبذلك يكون
 حيث يكون مجاله كمجال الفلسفة القديمة ضمن العلم لا الفلسفة. 

                                                

 .505-504المصدر نفسه، ص 1
 .89المصدر نفسه، ص 2
 .65المصدر نفسه، ص 3
 .492-491صدر نفسه، صالم 4
 .499المصدر نفسه، ص 5



 

89 

 

 طابكما من جانب آخر ان فقه الفلسفة كان يبحث في المزاوجة بين الخ
 لفلسفةبر االفلسفي والسلوك الفلسفي معاً. في حين انه في تصوره الجديد اعت

نما الخطاب الفلسفي المشتمل على الترجمات والأقوال، وإليست معنية ب
 بالسلوك المعبر عنه بالسيرة الفلسفية.

رجمة التوبهذا فإن الجزئين المنشورين بعنوان )فقه الفلسفة( والخاصين ب
 والقول الفلسفي؛ لم يعودا ينتميان إلى البحث الفلسفي.

ه فسفة" الذي عر  ورد في )سؤال السيرة الفلسفية( مصطلح "علم الفل ـ2

ً بع ً علميا عن  يداً طه بأنه يشتمل على الفلسفة المجردة التي باتت تخصصا
 التفلسف. 

ً لكن ذات هذا المصطلح قد ورد ذكره في بعض أبحاثه السابقة؛ مُعر    فا
بدع الم اياه بأنه علم جديد سعى إلى تأسيسه لاكتساب القدرة على التفلسف

منه ضالقول والفعل الفلسفيين. وأدرج والمستقل، وان موضوعه عبارة عن 

من  لأول"فقه الفلسفة"، وهو ما يناقض ما سبق ان مي ز بينهما في الجزء ا
مشروع )فقه الفلسفة( من دون تضمن. كما ويناقض ما جاء في )سؤال 

 السيرة الفلسفية(.

ففي بحث له في كتاب )من الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر( الصادر 

ح بالقولص 2016عام  ن اكتساب القدرة على التفلسف المبدع إ: 1ر 

ً الاقتصار على تحصيل أغراض المقالات  والمستقل لا يغني فيه مطلقا
الفلسفية على طريقة فلاسفة الاسلام، ولا بالأولى على طريقة المتفلسفة 

وموضوع  المحدثين، وإنما يتعين تحصيل علم جديد نسميه "علم الفلسفة"،

الظواهر الفلسفية؛ أقوالاً وأفعالاً، ومنهجه هو التعامل هذا العلم هو 
الموضوعي مع هذه الأقوال والأفعال على طريقة تعامل العلوم الأخرى مع 

 موضوعاتها. 

كما ورد في البحث المشار إليه بأن علم الفلسفة يتفرع إلى قسمين: 

                                                

 .76من الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر، ص 1



 

90 

 

 أحدهما "فهم الفلسفة"، وموضوعه ظروف إنتاج الفلسفة قولاً وفعلاً،
ومنهجه مأخوذ من مناهج علوم المقاصد. أما الثاني فهو "فقه الفلسفة"، 

وموضوعه أدوات إنتاج الفلسفة، قولاً وفعلاً، ومنهجه مأخوذ من مناهج 
 .1علوم الآلة

 يداً وواضح ان تحديد موضوع ع"لم الفلسفة" ومنهجه واعتباره علماً جد

ً لما ورد في كل   من مشروع )فقهفي البحث المشار إليه جاء مناقضا
لم الع الفلسفة( و)سؤال السيرة الفلسفية(، حيث في كلاهما ان موضوع هذا

 .ليس معنياً بالسلوك والفعل الفلسفي، كما انه ليس بالعلم الجديد

كذلك فإن فقه الفلسفة في البحث المشار إليه قد جاء مندرجاً ضمن 

في الجزء الأول الاطار العام لـ "علم الفلسفة"، وذلك على خلاف ما جاء 

من مشروع )فقه الفلسفة(، حيث ان طه مي ز بين هذين العلمين بشكل 
منفصل من دون تضمن أحدهما في الآخر، فاعتبر أن "علم الفلسفة" يقف 

عند حدود النظر المجرد إلى المعلوم ولا يتعداه إلى اقرار العمل به بوصفه 

ً في تمام العلم، في حين أن "فقه الفلسفة" يج عل العمل جزءاً من شرطا
العلم، بحيث توجب نتائج العلم النظرية على صاحبها الاجتهاد في 

الاتصاف بها، فيكون فقيه الفلسفة أول العاملين بما يتوصل إليه من أحكام 
 . 2في الفلسفة

ثر( لكواذاً، فعلم الفلسفة في كتاب )من الإنسان الأبتر إلى الإنسان ا

وع )فقه الفلسفة( و)سؤال السيرة يناقض ما ورد عنه في كل من مشر
 الفلسفية(.

لو اعتمدنا على المفهوم الطاهي الجديد للفلسفة فستكون قضايا  ـ3
المعرفة المشتركة بين البشر، ومثلها قضايا الوجود العامة، ليست فلسفية؛ 

باعتبارها تخلو من عنصر القيم الأخلاقية. لكن في الوقت ذاته ان من غير 

حث الذاتي لهذه القضايا ضمن العلم الطبيعي كما هو الممكن ادراج الب

                                                

 .76المصدر السابق، ص 1
 .38-37)الفلسفة والترجمة(، ص 1فقه الفلسفة، ج 2



 

91 

 

معلوم، ولا ضمن ما سماه "علم الفلسفة". فمثلاً لا يمكن معالجة البديهات 
الأولية من خلال المنهج العلمي، ذلك ان هذا الأخير لا تقوم له قائمة من 

دون الاستناد إلى هذه البديهات. وعليه إذا كانت هذه المعارف ليست علمية 

لا فلسفية؛ فاين ندرجها وفق التصنيف الطاهي؟ وهو ما يعني ان هذا و
 التصنيف لا يفي بشروط متطلبات استيعاب القضايا المعرفية.

لو اننا عولنا على التقسيم الطاهي الجديد لأصبحت القضايا  ـ4
 و بلاالميتافيزيقية مثل البحث الوجودي في "المسألة الإلهية" مجرد لغ

لعلم لى اإا نصيب في العلم ولا في الفلسفة. فهي لا تنتمي معنى، إذ ليس له

وم لمفهاباعتبارها ميتافيزيقية مفارقة، كما انها ليست قضية فلسفية وفق 
الطاهي، باعتبارها خارجة عن الاطار الأخلاقي عموماً، والإنسان 

 ين؟ الد خصوصاً. وبالتالي ماذا نفعل بمثل هذه المسألة التي يتأسس عليها

اعتبر الاستدلال على  أنْ لطه في )العمل الديني وتجديد العقل(  وسبق

المسألة الإلهية لا يفضي إلى اليقين، لكنه في مجمل كتبه عد  هذه المسألة 

من المسائل الفطرية، ومن ذلك انه في )سؤال السيرة الفلسفية( اعتبر الدور 
ي للتوحيد الاصلاحي للفيلسوف هو ان يقوم بتذكير الإنسان بالأصل الفطر

اعتماداً على جعل مخاطبه يتنقل من التوحيد الذهني إلى التوحيد العيني، 

ً في  حيث يجعل مخاطبه يحصل الشعور بأن التوحيد ليس معنى منغرسا
باطنه فحسب، بل هو أيضاً حقيقة ماثلة للعيان في الأشياء. فكل شيء واحد 

 . 1بعينه، ناطق بوحدانية ربه. والتوحيد درجات

ان هذا الكلام مجرد دعوى تخلو من الدليل. وسنعود إلى طرح  وللأسف

المسألة الإلهية بالتفصيل وكيف اعترف بأنه لا دليل قطعي عليها مع بعض 

المفارقات التي وقع فيها. يضاف إلى ان هذه المسألة لا تندرج ضمن 
المسائل الفلسفية وفق المفهوم الطاهي، كما انها ليست من القضايا العلمية. 

ولو أننا اعتبرناها ضمن صنف ثالث هو القضايا الفطرية؛ لكان حالها لا 

يختلف عن حال الأخلاق، وبالتالي لماذا تم تحديد الفلسفة بالأخلاق من دون 
 هذه المسألة؟

                                                

 .76سؤال السيرة الفلسفية، ص 1



 

92 

 

ف "الحكمة" التي ينشدها الفيلسوف بأنها معرفة و ً بأنه عر  ية جودعلما
 نسانمة تتناول حياة الإوعقلية وسلوكية. والمقصود بالأخيرة بأن الحك

قلية الع بكليته، حيث لا حركة ولا سكنة إلا ويكسوها الخُلق. أما المعرفة

فة فقصد بها الأحكام المتجهة إلى العمل الصالح. في حين قصد بالمعر
اء، أنها تدور على حقائق الأشي -وهي التي تهمنا  -الوجودية للحكمة 

 ويتطلب ذلك تجاوز الظاهر إلى الباطن. 

وميزة الحكمة انها لا تكتمل إلا بإدراك الوجود الحقيقي، وهو الوجود 

المتمثل في الحقيقة الأولى أو الحق الأول. وبالتالي فإن للحكمة من جهة 
 ً  . 1الوجود افُقاً إلهياً لا تنفك عنه مطلقا

ة الجلكن كما هو واضح ان المعرفة الوجودية للحكمة لا علاقة لها بمع

ه طكبحث فلسفي من دون مضامين مفترضة. بل سنرى ان المسألة الإلهية 
 البلاغبخذ يعتبر الفيلسوف المسدد لا يمكنه التعرف على الحقيقة إلا عبر الأ

 عن الذات الإلهية من خلال النبي، أي بواسطة النص الديني.

ى عل من الناحية المنطقية، ان البحث في القضايا الأخلاقية يتوقف ـ5

 الصرف وليس العكس. لذلك لا يمكن معالجة هذه البحث الابستمولوجي
 القضية من دون افتراض الفلسفة المجردة بمعزل عن العلم. 

وم، لز فالعلاقة بين العقل الأخلاقي )المسدد( والعقل المجرد هي علاقة
 كس.يتقدم فيها العقل المجرد على العقل الأخلاقي )المسدد( من دون ع

حث في القضايا الفلسفية يبدأ بالب ومن حيث الدقة، ان ترتيب البحث

. الابستمولوجي مروراً بالبحث الانطلوجي لينتهي إلى البحث القيمي
يعة وبالتالي لا يمكن تحديد طبيعة القيم الأخلاقية من دون تحديد طب

رفة الوجود، وان طبيعة الوجود لا تتحدد ما لم يتم تحديد طبيعة المع
 قب.اً للنهج الطاهي رأساً على عالبشرية. وهذا في حد ذاته يشكل قلب

 

                                                

 .59-58و 52-51المصدر السابق، ص 1



 

93 

 

 المحور الثاني:

ف طه الفلسفة مما هي اطار يتعلق بالأفكار إلى سيرة أخلا ة قيلقد حر 
 محددة، فلم تعد الفلسفة فلسفة كما هو متعارف عليها تداولاً. 

فقد اعتبر مجال الفلسفة لا يتجاوز السيرة الفلسفية، وهي انها ليست 
. فهي ممارسة قائمة على مبدأ تصديق 1حية نظريات وأفكار، بل سيرة

. وان الإبداع الفلسفي لا يأتي من الاندفاع في تلقف 2أفعال الفيلسوف لأقواله

الأفكار المجردة، وإنما من تعاطي التلبس بالأفكار الحية، حيث الرجوع إلى 
. وهو 3سيرة الفيلسوف المنقول عنه والنظر في مدى اتساق فكره مع عمله

 ان يدعيه حول تحديد موضع الإبداع الفلسفي، كما سنعرف.خلاف ما ك

أما النظريات والأفكار والأحكام المجردة، فهي من وجهة نظره تلُيق 

ليست الطبيعة المحايدة »بالعالِم لا الفيلسوف؛ لأن متعلق أقوال الفيلسوف 

شأن العالِم، وإنما هو بالضرورة الإنسان الملتزم، والتزام الإنسان يوجب 

تبار عمله بما يدعيه، والمتفلسف الذي لا يعمل بما يدعيه هو متفلسف اع
 .4«كذاب

. 5لذلك عد  سقراط أبرز نماذج هذه الفلسفة باعتباره ينتهج مسلك التسير
 .6بل من هذه الناحية اعتبره أول فيلسوف في تاريخ الفكر الفلسفي

في ان ، حيث يجتهد 7«انما هو مصلح ديني»كذلك انه اعتبر الفيلسوف 

يكشف للناس الحقائق والأباطيل التي خُفيت عليهم؛ تبصرة لهم وتوعية، بل 

ويرشدهم إلى الخيرات ويحذرهم من الشرور، مع الاستدلال على ضرورة 

                                                

 .407المصدر نفسه، ص 1
 .237المصدر نفسه، ص 2
 .404المصدر نفسه، ص 3
 .405المصدر نفسه، ص 4
 .237المصدر نفسه، ص 5
 .160المصدر نفسه، ص 6
 .65المصدر نفسه، ص 7



 

94 

 

 اتيان الأولى واجتناب الثانية. 

لكن هذا المعنى يمكن ان يصدق على الخطيب والداعية والكثير من 

م. لذلك فهو تعريف فضفاض غير الناس ممن تصدق أفعالهم لاقواله
 منضبط.

 

 المحور الثالث:

ل بلم يكتف طه بتحوير موضوع الفلسفة إلى السيرة الأخلاقية فحسب، 

 بغي انا ينجعلها مذهباً مخصوصاً دعا إلى تبنيه سلفاً. وهو تشويه لحقيقة م
 تتصف به العلوم والفنون من اطار عام غير ممذهب. 

الابتداع الذي انتهجه بعض العلماء في ويعتبر هذا الفعل أسوء من 
تعريفهم لعلم الكلام وفق التحديد المذهبي والآيديولوجي الصرف، مثل ابن 

نه مفهوماً مذهبياً ذا طابع أشعري  .1خلدون الذي ضم 

فقد أوجب طه ان تعود الفلسفة إلى الفطرة مداراً ومساراً، بمعنى ان 

، 2طريق الاستدلال الفطري تدور على مجال المعرفة الفطرية وتسير على
وذلك بما للفطرة من علاقة بمفهوم الائتمان، وبما للفلسفة من علاقة 

بالحكمة من خلال هذا المفهوم. فقد اعتبر علاقة الفلسفة بالحكمة هي علاقة 

، وهي لا تنال إلا بالتسير، أي اتخاذ السيرة 3ائتمان وليس علاقة امتلاك
وصلة بالعقل المسدد، حيث الغاية من المنضبطة بمبدأ التصديق، والمت

، 4السيرة الفلسفية هي طلب الحكمة ومن ثم الائتمان عليها أو على حقائقها

وذلك على خلاف ما سبق إليه في )سؤال الأخلاق( من ان الحكمة هي 

                                                

انظر: تاريخ إبن خلدون، مكتبة المدرسة ودار الكتاب اللبناني ببيروت، الطبعة الثالثة،  1

فهم الإسلام كذلك: يحيى محمد: علم الطريقة، ضمن سلسلة المنهج في  .821، ص1م، ج1967

(1.) 
 .229سؤال السيرة الفلسفية، ص 2
 .81المصدر السابق، ص 3
 .55و 47المصدر نفسه، ص 4



 

95 

 

 خاصية العقل المؤيد فحسب. 

المهم انه استنتج مما سبق؛ ان ينزل الفيلسوف الحق مرتبة الصديقية، 

يجتهد في ان لا يأتي من الأفكار اإا صادقها، وان لا يصدق مما تلق اه  حيث
من غيره إلا الصادق منها، فضلاً عن دائم تصديق أفعاله لأفكاره، سواء 

 .1تلك التي أتاها من عنده أو تلك التي تقبلها من غيره

ً لهذا الأساس عد  سقراط خير مثال وخير نموذج محتذى، وأبلغ  وطبقا

فلسفة الإسلامية "الحقة" التي جعل منها فلسفة تؤمن بأن لا من ذلك ال
 . 2تفلسف حق في غير صلاح الإنسان

ً على  أما سقراط فقد حسبه أول من جمع بين الفلسفة باعتبارها ائتمانا

الحكمة، وبين حياة الفيلسوف باعتبارها تحقيقاً لهذا الائتمان، وبالتالي حقق 
 . 3لأول مرة مفهوم السيرة الفلسفية

قام بتأويل سيرة سقراط فاعتبرها انبنت على أركان  وبناءً على ذلك
 . 4هي: التشبه بالنبي، والتفك ر، والتخلق الفطري ،فلسفية ثلاثة

واجهت منذ البداية تحريفات  -من وجهة نظر طه  -لكن هذه السيرة 
أخرجتها عن أصالتها السقراطية التي قامت على مبدأ الائتمان على 

وهي تحريفات جعلت من الفلسفة مجالاً لإقتناء الحكمة؛ كان أولها الحكمة، 

التحريف الذي أحدثه افلاطون كما في تحريفه للتشب ه بالنبي إلى التشب ه 
بالإله، وعلى شاكلته الطبيب أبو بكر الرازي، ثم تلاه أرسطو ومثله ابن 

وعبد  باجة في تحريفهما للتفك ر إلى التنظ ر، كذلك هو الحال مع نيتشه
 .5الرحمن بدوي في تحريفهما للتخلق الفطري إلى التخلق الغريزي

ً لتأويلات طه، إلا انه لم يشُر إلى  هذا بشأن التحريفات المدعاة، وفقا

                                                

 .406-405المصدر نفسه، ص 1
 .505المصدر نفسه، ص 2
 .160المصدر نفسه، ص 3
 .160المصدر نفسه، ص 4
 .237المصدر نفسه، ص 5



 

96 

 

وجود فيلسوف "حقيقي" جاء بعد سقراط، وكأن الساحة الفلسفية خلت من 
سسه الفلاسفة، ومن ثم كان على الطاهية ان تعمل على إعادة إحياء ما أ

 سقراط من قبل.

 

 المحور الرابع:

ً لمفه لاقة عوم لم يكتفِ طه بتحديد ما تتميز به الفلسفة والفيلسوف طبقا
 ي. وقدالنبوالائتمان بالحكمة، بل زاد على ذلك تأويله لما تتميز به النبوة 

ل على  فعجاءت المقارنة بين النبوة والفلسفة، وكذا النبي والفيلسوف، كرد  
 ي ابتدعها الفلاسفة المسلمون بهذا الصدد.المقارنة الت

فمن خلال العلاقة بين الفلسفة والحكمة مي ز هذا المنظ ر بين الفيلسوف 

والنبي، فالفيلسوف مؤتمن على الحكمة، فيما ان النبي يعلو على الائتمان 
. ومن ثم فالتمايز بين الفلسفة والنبوة قائم على الفارق بين 1بامتلاكها

الحكمة وامتلاكها. وفي محل آخر اعتبر الفيلسوف يطلب الائتمان على 
وهو صاحب العقل  -الائتمان على الحقيقة أو الحكمة، فيما ان الحكيم 

يوهب هذا الائتمان، والفرق بينهما هو ان الائتمان الموهوب يعان  -المؤيد 

عليه، حيث العقل المؤيد هو العقل الذي يلقى العون من معقوله، ويأمن 
لأنه حاصل بالاصطفاء الإلهي، في حين ان الائتمان المطلوب لا المكر؛ 

 . 2يضمن العون ولا يأمن المكر؛ لأنه حاصل بالاختيار الذاتي

وهو قد اعتبر الحكمة أعلى رتبة من الفلسفة، وبالتالي فالفيلسوف 

صاحب العقل المسدد هو مصلح ديني لكنه لا يمتلك صفة الحكيم، إنما تعود 

. في حين سبق له في أحد 3النبي أو صاحب العقل المؤيد هذه الصفة إلى
أبحاثه ان اعتبر الفيلسوف هو إنسان حكيم، ففي كتاب )من الإنسان الأبتر 

إلى الإنسان الكوثر( اعتبر أن الجانب النموذجي من الفعل الفلسفي يتمثل 

                                                

 .406المصدر نفسه، ص 1
 .64-63المصدر نفسه، ص 2
 .63-62فسه، صالمصدر ن 3



 

97 

 

 في أمور أربعة: أحدها موافقة ظاهر الفيلسوف لباطنه، والثاني موافقة فعله
لقوله، والثالث لزوم هذه الموافقة المزدوجة حتى يستحق ان يؤخذ عنه 

باعتباره معلماً، والرابع التغلغل في هذه الموافقة المزدوجة حتى يستحق ان 

يقُتدى به باعتباره "حكيماً". وبالتالي فالفيلسوف هو إنسان صادق وعامل 
نموذجية، سواء ومعلم وحكيم، مع امكانية ان يحصل شذوذ في هذه القيم ال

كانت شذوذ ايجابية تحيي وترسخ هذه القيم ضمن المجال التداولي 
 .1للفيلسوف، أو سلبية تعمل على إماتة هذه القيم أو الإضرار بها

ً لمعجم مصطلحاته  كما ثمة فروق حددها بين الفيلسوف والنبي طبقا

المعرفة  ومفاهيمه الخاصة، منها ما يتعلق بالعقلين المسدد والمؤيد. فاعتبر
النبوية هي معرفة مؤيدة كلها، أما المعرفة الفلسفية الحقة فهي معرفة 

مسددة، وان التسديد هو دون التأييد درجة. وهو قد أك د على ان المعرفة 

ح بأن المعرفة الفلسفية صنعة، لكنه  المؤيدة هي فطرة لا صنعة، وبذلك لم 
بالفطرة، فهو يعتبر مع ذلك استدرك وجعل من الفلسفة "الحقة" ذات صلة 

الفيلسوف المسدد يأخذ من الفطرة قيمه من خلال ايصال القيم بصفات 

الذات الإلهية، لكنه لا يستطيع ان يصلها بالذات الإلهية نفسها كما يصلها 
 .2النبي المؤيد، لأن الذات الإلهية تخاطب النبي بهذه القيم

وم به العقل وفي معرض نقده للطبيب أبي بكر الرازي، عب ر عما يق
المسدد بالواسطة المبينة، وما يقوم به العقل المؤيد بالواسطة المبلغة. أما 

فتعجز عما لا تعجز عنه الواسطة  -العقل المجرد  -الواسطة المجردة 

المبينة فضلاً عن المبلغة. إذ اعتقد بأن الانتقال من القوانين المادية إلى القيم 
لتجريد، حيث لا تنتزع القيمة المعنوية من المعنوية لا يمكن ان يتم بطريق ا

القانون المادي؛ لأنها أصلاً غير موجودة فيه. لكن الواسطة المبينة هي التي 

تقدر على مد القانون المادي بالقيمة المعنوية التي تناسبه، مسددة العمل به، 
 من جلباً للمنفعة أو دفعاً للمضرة، وتأتي مناسبة القيمة للقانون نفعاً أو ضراً 

كون الواسطة المبينة تقتبسها من أحد الكمالات الإلهية، أو من فرع من 

                                                

 .85-84من الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر،  1
 .407سؤال السيرة الفلسفية، ص 2



 

98 

 

فروعها. وهو قد اعتبر أن كل واسطة مبلغة هي مبينة، فالتبليغ أخص من 
التبيين. فإذا كانت الواسطة المبينة تهتم بالقيم والمعاني في صلتها بالكمالات 

ي صلتها بالذات الإلهية فضلاً الإلهية؛ فإن الواسطة المبلغة تهتم بالكمالات ف
 . 1عن صلة المعاني والقيم بهذه الكمالات

 ينة بـلمبالكن الملاحظ فيما أشار إليه بهذا الصدد انه مث ل على الواسطة 

سؤال )في  "الإمام"، وعلى الواسطة المبلغة بـ "النبي". في حين كل ما كتبه
وهو ذاته  لسوف "الحق"،السيرة الفلسفية( عن العقل المسدد إنما يمثله الفي

لتي ايدة الذي يفترض ان يمثل الواسطة المبينة. تبقى هذه هي الإشارة الوح

لعقل امثل تذكر فيها لفظ "الإمام" كممثل للواسطة المبينة والتي هي بدورها 
مام الإ المسدد كما ذكر في السياق. وقد يعني هذا الطرح بأن الفيلسوف هو

لعقل ائحة جعل من الإمام والفيلسوف معاً ضمن لاالمبين، كما قد يحُتمل انه 

بـ  على الواسطة المبينة -في عبارة شاذة  -المسدد، خاصة وانه مث ل 
 "الإمام" من دون حصر.

ن اوحقيقة ان لفظ "الإمام"، هو وصفة جديدة على العقل المسدد دون 
 يبين خصائص هذا الإمام. 

ً من وعلى شاكلة هذا الحال مث ل على الواسطة ال مبلغة بـ "النبي" أيضا
. وهو لم يوضح لماذا جاءت عبارته بهذا الشكل من الشذوذ 2دون حصر

 المقلق. 

ففي )سؤال السيرة الفلسفية( كانت عباراته تبدي ان العقل المؤيد 

مخصص بالأنبياء دون غيرهم، مثلما ان العقل المسدد مخصص بالفلاسفة 

سابقة فقد اعتبر الصوفية العارفين ممن والأنبياء قبل النبوة. أما في كتبه ال
ً لما جاء في كتابه السالف الذكر، والذي  ينطبق عليهم العقل المؤيد، خلافا

بدا فيه انه حصر العقل المؤيد بالأنبياء دون غيرهم من حيث وساطتهم 

                                                

 .202المصدر السابق، ص 1
 .201المصدر نفسه، ص 2



 

99 

 

، وهي ما لا تنطبق على الصوفية. لكنه مع ذلك أشار في عبارة 1التبليغية
ض باطن نفسه، وينبغي ان ينضبط عرضية بأن الصوفي ه و من يرو 

. والعبارة تحمل معنيين مختلفين كما سبق ان 2الترويض بالعقل المؤيد
 اشرنا.

ً انه اعتبر الفيلسوف الحق يمتلك عقلاً مسدداً، فيما ان نبي ال وعموما
  ؤيداً.ير ميمتلك عقلاً مؤيداً. بل وأضاف بأن كل نبي كان مسدداً قبل ان يص

ل الاصطفاء الإلهي والتخصيص بالرسالة قد تعاطى التفك ر في فالنبي قب

الوجود والتخلق في السلوك بما أنزله رتبة الصد يق، ولم يستحق ان يتحمل 
النبوة إلا بعد ان تحقق بالصد يقية، فكل نبي تسد د قبل أن يتأيد. فالنبي 

فاً فيلسوف مسدد سابق، أو ان كل من اختير نبياً سبق له ان تفلسف تفلس
 . 3سديداً 

لكن هذا الطرح لا يفتقر إلى الدليل فحسب، بل ان الدليل ضده. فعلى 

الأقل كيف ينطبق تعميمه على عيسى الذي كان نبياً وهو في المهد؟ أي قبل 
 .4ان يتفلسف تفلسفاً سديداً وفقاً للاسلوب الطاهي

ت وهو قد اعتبر معرفة الحقيقة تتوقف على معرفة الذات الإلهية، والذا
لا تعُرف إلا بالخطاب المباشر الذي يتلقاه منها طالب المعرفة. والفيلسوف 

ان كان تجريديا؛ً فسوف لن يكون له سبيل إلى هذا الخطاب المباشر؛ لأن 

لغته هي لغة غياب لا لغة حضور، والخطاب لا يكون إلا حضورياً. أما إذا 
ه الذات من خلال كان الفيلسوف تسديديا؛ً فسيكتفي بالأخذ بالبلاغ عن هذ

 . 5النبي

 -وعلى هذا الأساس اعتبر الطريق الوحيد الذي يوصل الفيلسوف 

                                                

 .409المصدر نفسه، ص  1
 .49المصدر نفسه، ص  2
 .471المصدر نفسه ، ص 3
قاَلوُا كَيْفَ نكَُل ِمُ مَنْ كَانَ فيِ الْمَهْدِ  انظر النص القرآني حول النبي عيسى )ع(: ﴿فأَشََارَتْ إليه 4

ِ آتَاَنيَِ الْكِتاَبَ وَجَعلَنَيِ نبَيِ اً﴾ سورة مريم  . 30-29 \صَبيِ اً، قَالَ إنِ يِ عَبْدُ اللََّّ
 .472سؤال السيرة الفلسفية،  5



 

100 

 

 ً ً كان أو تسديديا إلى معرفة الحقيقة العظمى إنما هو الإتباع، فإن  -تجريديا
كان تجريدياً فالإتباع يمك نه من ان يستعيد صلته بالكمالات الإلهية حتى إذا 

تنبطها منها اتجه إلى استعادة صلته بالذات تحقق بالقيم والمعاني التي اس

المتصفة بهذه الكمالات مدركاً لهذه الذات على قدر اجتهاده في العمل وبناء 
ً فإن الإتباع  نظره على هذا الاجتهاد العملي. أما إذا كان الفيلسوف تسديديا

يمك نه بفضل الكمالات التي تلبس بقيمها ومعانيها من اكتشاف مدى صلته 

ً بأنه على قدر تعلقه بهذه الكمالات عاملاً بموجباتها  بالذات الإلهية، موقنا
 .1الأخلاقية؛ تكون قوة صلته بهذه الذات العلية

وكما هو واضح، فإن طه يجعل من الفيلسوف المطلوب هو ذاته 
يعتبر  لا - كما عرفنا –الثيولوجي، سواء كان تجريدياً أو تسديدياً. رغم انه 

 دي، إذتسدييمتلك فلسفة حقيقية كما يمتلكها الفيلسوف ال الفيلسوف التجريدي
 يدرجه ضمن لائحة العلم لا الفلسفة.

كذلك حدد طه الفرق بين الفيلسوف والنبي من خلال مفهوم الايقان، وهو 

اعتقاد يستدل عليه الإنسان بما استطاع من الأدلة، لذا فهو اعتقاد استدلالي. 
والايقان عند غيره، هو ان النبي يستدل على والفرق بين الايقان عند النبي، 

مطلوبه من غير ان يسبقه شك فيه، بينما غير النبي يستدل على مطلوبه مع 

سبق الشك فيه. أو ان النبي موقن بطريق الاستدلال المسدد، وغير النبي 
موقن بطريق الاستدلال المجرد. إذ الاستدلال المجرد يتقدمه الشك، في 

المسدد لا يتقدمه شك. وفضل المستدل المسدد على حين ان الاستدلال 
 . 2المستدل المجرد؛ كفضل العامل على الخامل

وهنا يلاحظ ان طه ينسف ما سط ره في كتبه السابقة. فقد كان يعيب على 

الفلاسفة والمتكلمين المجردين قيامهم بالاستدلالات المجردة من دون 
لصوفية. أما هنا فقد اعتبر كل تسديد، وكان يشيد بالعقل المؤيد كما لدى ا

الاستدلالات باستثناء ما يستدل به الأنبياء هي استدلالات مجردة. ويا لها 
 من مفارقة تضاف إلى مفارقات المشروع وتقلباته المفتوحة.

                                                

 .473-472المصدر السابق، ص 1
 .439المصدر نفسه، ص 2



 

101 

 

 

 



 

102 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

103 

 

 

 

 

 

 

 

  الثاني القسم

 الابستيميا الطاهية

 

 

 



 

104 

 

 تمهيد

 

ي، الأسس المعرفية للعقل البشرقد م طه الكثير من الاعتراضات على 
نها في العديد من كتبه، ورك ز في هذا المجال على نقد مبدأ  دم عوضم 

 ولهاحالتناقض، واعترض على الاعتقاد الراسخ بوجود قوانين ثابتة يتفق 
 البشر.

واكتفى بأن العقل النظري محدود الافُق بما لا يتجاوز مجال الظواهر 

عمانوئيل كانت يؤكد هذا النحو. بل وصرح بأن  الطبيعية المادية مثلما كان
هذا العقل يؤدي إلى التشكك والتحير. وسماه بالعقل المضيق أو الضيق، 

، 1997كالذي جاء في دراسته )اسطورة الفلسفة الخالصة( المنشورة عام 
 .20151والمعاد نشرها في )سؤال المنهج( عام 

ر ثلاثة محاور ومن حيث التفصيل سنستعرض رؤية هذا المفكر عب

ضمن فصلين، ففي الفصل الأول سنتناول محورين؛ أحدهما يدور حول 
ية لكونتبنيه للنظرية الحسية الضيقة، والثاني يتعلق بانكاره للمعارف ا

 ض. تناقالمشتركة. أما الفصل الثاني فسنخصصه لمناقشة نقده لمبدأ عدم ال

لات التي ط ه رأت على رؤيتوخلال هذين الفصلين، سنبُي ن بعض التحو 
 الإبستمولوجية، كما ظهرت في عدد من كتبه المتأخرة.

                                                

 .140سؤال المنهج، ص 1



 

105 

 

 الفصل الرابع

 يةالنظرية الحسية والنزعة الشك  

 

سنتناول في هذا الفصل محورين، هما: تبني طه للنظرية الحسية، 
 وانكاره للمعارف الكونية المشتركة، وذلك كالتالي..

 

 ـ تبني النظرية الحسية1

واء سيرد المعرفة البشرية إلى الحس، إلى أن كتبه  طه في عدد من سعى

ناء على صعيد المفاهيم، أو على صعيد الأحكام التصديقية، وذلك باستث
 القضايا الأخلاقية )الدينية(. وهو ما سيتبين كالآتي:

 

 الحس والتصورات العقلية

كما في  لقد سل م هذا المفكر بأن أصل التصورات العقلية عائد إلى الحس،

ن م يكؤال الأخلاق( و)سؤال العمل(، فاعتبر أن في الحس عقلاً، ولو ل)س
مى، ون عفي الحس عقل فلا يعُد  حساً، بل فقداً للحس. فالنظر بلا عقل يك

د والسمع بدونه يكون صمماً... الخ. بل ان الوصل بينهما في الشواه

 يفالشرعية يتعدى طور فعل العقل في الحس إلى التفاعل بينهما. حيث 
س، العقل حس، مثلما العكس صحيح أيضاً. واعتبر أن العقل من جنس الح

ذلك  لولاإذ مهما بلغ المعقول من التجريد يبقى حاملاً للأسباب الحسية، و
 لما أمكن تنزيل المعقولات على الأشياء المحسوسة والمجربة.

واعترض على التفرقة بين العقل والحس، واعتبرها جاءت بفعل تأثير 

لة اليونانية بين عالمي المعقول والمحسوس. وقد م اعتراضين على المقاب
هذه التفرقة، والغريب ان أحدهما صاغه بصيغة الدليل رغم انه دخيل 



 

106 

 

ح بأننا لا نجد تفرقة بينهما في  أجنبي، ويتمثل بالدليل الشرعي، حيث صر 
النص الشرعي كتاباً وسنة. وهو استدلال يجعل من النص وكأنه جاء لطرح 

لقضايا الفلسفية الخالصة. لكنه انقلب على هذا الموقف في كتابه المتأخر ا

د النص الديني من قضايا العلم والفلسفة  )سؤال السيرة الفلسفية(، حيث جر 
 التجريدية الخارجة عن الموضوعات الأخلاقية.

أما الاعتراض الثاني فهو قوله بأن الفصل بين العقل والحس أدى إلى 
مسلمين للعقل بما يقرب من تأليهه وعبادته، فأجمعوا على تقديس علماء ال

ان العقل هو مناط التكليف، وان به يتميز الإنسان عن البهيمة. في حين 

رأى في المقابل ان بمجرد اعتبار الإنسان إنساناً يكفي في حصول التكليف. 
كما رأى أن الفعل الحسي هو كالعقلي يصدر عن القلب ولا مفاضلة 

 . 1بينهما

 شرطومن الناحية النقدية، لم يميز هذا المفكر بين السبب الحسي وال

 الحسي في المعرفة، فمثلما ان بعض المعارف لها أسبابها ومصادرها

ي الحسية، فإن البعض الآخر ليس لها هذه الأسباب والمصادر، إنما ه
ا س لهمشروطة بالحس فحسب. فالضرورة التي نجدها في القضايا العقلية لي

ً لها، بل علاقتها بامصد لحس ر حسي تفُس ر به، أو ان يكون الحس سببا

ن معلاقة الشرط بالمشروط فحسب، وهو الحال الذي تحدثنا عنه في بعض 
 دراساتنا، مثل )تأملات في اللاشعور(.

ً لا يتوانى صاحبنا من رد  المفاهيم والتصورات المعرفية إلى  وعموما
لمقولات المنطقية، حيث اعتبرها مأخوذة الحس، ومنها المفاهيم الفلسفية وا

، رغم 2من المحسوسات، كالذي أك د عليه في )العمل الديني وتجديد العقل(
 ان من ضمنها مقولة الجوهر، وليس لها مصدر حسي. 

                                                

 68-67سؤال العمل، ص: كذلك .156-155الأخلاق، صسؤال  1
 .123العمل الديني وتجديد العقل، ص 2



 

107 

 

لات كما في مقالة الأصول اللغوية للمقو -وفي بعض أبحاثه المتقدمة 
ة المقولات المنطقي اعتبر الأصل في - 1974الفلسفية المنشورة عام 

 ة. مستمداً من اللغة اليونانية اعتماداً على بعض الألسنيات الغربي

ً عتُ ووفق هذه الدراسات ا  برت المقولات الأرسطية تجريداً فلسفيا

حوي مقولة ثمة أصل نلمقولات الصرف والنحو اليونانيين، ففي قبال كل 
  .)يوناني( لها

ت ما يقابلها في العربية من أصول بأن لهذه المقولا جاء اعتقاد طهلذلك 

نحوية. وأهم المقولات العشر هي الجوهر، والتي اعتبر أصلها النحوي 
العربي هو المبتدأ؛ حيث يحُمل عليه الخبر من دون ان يحُمل على غيره، 

وكذا الجوهر حيث يحُمل عليه العرض من المقولات الأخرى دون ان 
 . 1يحُمل على آخر

 .2 )اللسان والميزان أو التكوثر العقلي( وكرر هذا المعنى في

و انه لم يفرق بين الاستخدام النحوي والاستخدام العقلي أ وللأسف

ورة الفلسفي لهذه المقولات أو عموم الفكر الفلسفي، فهما ليسا بالضر

ً ليتسنى القول بأن من المحتمل ان يكون أحدهما مقتبس ً ممتسقين معا ن ا
 الآخر من دون فرق.

لجابري ان وقع بمثل هذا الوهم، فوظف لهذا مفكر محمد عابد الوسبق ل
الغرض المحاورة الشهيرة التي أوردها أبو حيان التوحيدي بين العالم 

النحوي أبي سعيد السيرافي والعالم المنطقي أبي بشر متى بن يونس خلال 
 . 3القرن الرابع الهجري

                                                

معالم نظرية في المقولات العربية، مجلة البحث العلمي، : الأصول اللغوية للمقولات الفلسفية 1

 وما بعدها. 113طه عبد الرحمن، سؤال المنهج، ص: ، عن1974
 وما بعدها. 338، صاللسان والميزان أو التكوثر العقلي 2
أبو حيان التوحيدي: الإمتاع والمؤانسة، تصحيح أحمد أمين وأحمد الزين، منشورات دار مكتبة  3

 وما بعدها.  107، ص1الحياة ببيروت، الليلة الثامنة، ج



 

108 

 

ما يختلفان وما يشتركان في حين أعاد الفارابي العلاقة الحقيقية بينهما في
ً أنه حتى في مجال ما يشتركان فيه تختلف الغاية  عليه من بحث، موضحا

بينهما، فغاية ما يريده المنطق من بحث هو عموم اللغة، في حين إن غاية 
 . 1ما يريده النحو من بحث هو خصوصية اللغة لا عمومها

، فهو بعد أن قع فيها الجابري بهذا الخصوصوثمة مفارقة  وواقع الأمر

 تكوين) شد د على وجود التضاد والتنافي بين المنطق والنحو في كلا كتابيه
( جاء ليقرر في بعض فقرات الكتاب العقل العربي، وبنية العقل العربي

ً بطريقته  الأخير )بنية العقل العربي( مشروعية ما قام به الفارابي مقتنعا

الذي أشرنا إليه في )نقد العقل ، ك، وكأنه نفى ما ثب ته من قبل2التوفيقية
 .3العربي في الميزان(

 فة،ومن حيث التحليل فإن للقضية المعرفية عدداً من الأحوال المختل
 لغوياً وعقلياً ووجودياً:

ن فقد تكون القضية صحيحة على المستوى اللغوي، وممكنة أو واجبة م
 صلهة الأالناحية العقلية والوجودية. فهذا هو حال ما قد يؤدي إلى شب

 اللغوي للمقولات والفكر الفلسفي عموماً. 

ومن ثم  وفي المقابل قد تكون القضية صحيحة لغوياً لكنها خاطئة عقلياً،

 جة(.فإنها مسلوبة الوجود موضوعياً، مثل قولنا: )الأعزب هو من له زو

  تصلحما لاكفهذه القضية لا إشكال فيها لغة ونحواً، لكنها متناقضة عقلياً، 
 يكون لها وجود موضوعي.ان 

                                                

إحصاء العلوم، تصحيح وتقديم وتعليق عثمان محمد أمين، مطبعة السعادة بمصر، : الفارابي  1

 وانظر أيضاً: نقد العقل العربي في الميزان. .19–18ص م،1931 -هـ 1350
(، مركز دراسات الوحدة العربية، 2بنية العقل العربي، ضمن سلسلة نقد العقل العربي )  2

 .428م، ص1987الطبعة الثانية، 
 –نقد العقل العربي في الميزان، دار افريقيا الشرق، الدار البيضاء  :الفصل الثالث من انظر  3

 .م2009ب، الطبعة الثانية، المغر



 

109 

 

مثل  اً،كذلك قد تكون القضية خاطئة لغوياً، لكنها صحيحة عقلياً ووجودي
جوداً  ووقولنا: )ان النقيضان لا يجتمعان مطلق(. فهذه القضية واجبة عقلاً 

 لكنها غير صحيحة على الصعيد النحوي.

ً قد تكون القضية خاطئة لغوياً، لكنها ممكنة عقلياً ووجود ً أيضا ، مثل يا
 قولنا: )في الكواكب الأخرى كائناتاً يشبهاننا(.

 

 الحس والأحكام التصديقية

شيء ال مثلما اعتبر طه ان التصورات العقلية عائدة إلى الحس؛ فإنه فعل
ا رد همذاته على صعيد الأحكام التصديقية، حيث اعتبر القضايا المعرفية 

 إلى الحس بما فيها تلك الموصوفة بالبداهة. 

نفى بداهة القضايا الأساسية في  2012)سؤال العمل( الصادر عام ففي 

وفس ر الوضوح فيها لتداولها أو قوة الاستئناس بها، حتى ان ما المعرفة، 

يكون بديهياً عند بعضهم قد لا يكون كذلك عند غيرهم، وما يكون بديهياً في 
بمثابة سياق معين قد لا يكون كذلك في سياق آخر. واعتبر هذا الشرط هو 

اه قانون التوسيط، حيث كل علم  قانون ثالث ينضبط به العقل المجرد، وسم 

لا بد فيه من الواسطة، وكل ما لا واسطة فيه فليس بمعلوم، وإلا فلا أقل من 
انه ليس بجنس ما يمكن العلم به، فحيثما ول ى العقل المجرد وجهه فليس ثمة 

لعقل بموجب هذا القانون لا إلا ظواهر موسوطة ولا شيء معها، فيلزم ان ا
 . 1يقدر على ان يدرك الأشياء الا متوسلاً بالأسباب المادية

فهذه هي النظرية الحسية التي لا يتردد صاحبنا من تطبيقها على القضايا 

ضه لكثير من النقد في  البديهية وعلى رأسها مبدأ عدم التناقض الذي عر 
هذه النظرية انها تفضي إلى سنرى لاحقاً. ومن لوازم عدد من كتبه، كما 

الانبساط على مطلق المعرفة بما فيها المعرفة الأخلاقية )الدينية( التي 
 استثناها طه من هذا التعميم دون تقديم دليل معتبر.

                                                

 .101سؤال العمل، ص 1



 

110 

 

 لكن قبل أكثر من عقد على صدور )سؤال العمل(، وبالتحديد في عام
ففي  فاً.إليها سل، قد م طه رؤية أخرى مغايرة لنظريته الحسية المشار 2000

ية لروح)حوارات من أجل المستقبل( ذهب إلى أن القوى الحسية والعقلية وا

من  ابعةمتداخلة فيما بينها. وإذا علمنا أن طه لا يجعل القوة الروحية ن
الحس، فإن ذلك يقتضي ضرورة أن يكون الأصل في القوتين العقلية 

 ً  ة.لحسي على النظرية اوالحسية هو القوة الروحية، وهو ما يعُد انقلابا

، 2023أيضاً، في كتابه المتأخر )سؤال السيرة الفلسفية( الصادر عام 

ة قد م طه رؤية صوفية تتنافى في لوازمها مع مرتكزات نظريته الحسي
 السابقة، وسوف نستعرضها لاحقاً. 

، 2022بل وفي كتابه )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد( الصادر عام 

ر أن مبدأ عدم التناقض يعُد اعترف بما ينا قض تلك النظرية، حيث قر 
بديهية من بديهيات العقل المجرد، وليس حقيقة نتوصل إليها بالملاحظة 

ً يمثل  والتجربة، وعلى شاكلته قانون المصلحة العملية، حيث انه أيضا

حقيقة متعالية عن حيز الملاحظة والتجربة، بل هو بديهة من بديهات العقل 
 .1العملي

 لاوالحقيقة أن القضايا الضرورية، وعلى رأسها مبدأ عدم التناقض، 
سطة. ر واتتوسل الأسباب المادية والحسية، بل يدُركها العقل مباشرة من غي

مو راحل نمشروط بالحس كمرحلة من م -كما أشرنا سابقاً  -إلا أن انبثاقها 
 الفرد الإنساني عند البلوغ.

 

 ـ انكار المعارف المشتركة2

 د أنكر طه وجود معارف كونية مشتركة بين البشر كما في بعض منلق
 كتبه، واحتج على ذلك بعدد من الحجج الواهية. 

                                                

 .354ص التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، 1



 

111 

 

ففي )العمل الديني وتجديد العقل( أنكر وجود قوانين كلية وواحدة يشترك 
فيها جميع العقلاء. وأشار إلى ان طرائق المناطقة مختلفة، والاختلافات في 

شهورة، كما في الهندسات اللااقليدية، ومثلها في العلوم الرياضية م

الفيزياء؛ كالاختلاف بين نظريتي النسبية وميكانيكا الكوانتم. ومن ثم استنتج 
بأن هذا كاف للتشكيك في امكان وجود خطاب علمي بالمعنى الدقيق عن 

العقل بوصفه حقيقة واحدة مشتركة بين الناس جميعاً. فأقصى ما يمكن 

ابات تقريبية يركب بعضها بعضاً ركوب الطبقات، وهو ما تحصيله هو خط
 . 1يزيدها بعداً عن المطلوب

وكرر مثل هذا المعنى في )سؤال الأخلاق(، حيث اعتبر المنهج العلمي 
يتصف بثلاث صفات، هي النسبية والاسترقاقية والفوضوية. واستشهد على 

رضة في الوسط النسبية والفوضوية بعدد من النظريات والفرضيات المتعا
 .2العلمي، على شاكلة ما سبق ذكره

بق سذي وبداية ان طريقة الاستدلال الذي تم تقديمه في هذا المجال، كال

 عرضه، تؤدي إلى التشكيك بكل قاعدة يمكن الاعتماد عليها، وهي لا
لى تنسجم مع القناعات التي اعتمدها هذا المفكر، إذ يمكن تطبيقها ع

ى لأخراعتقادات الصوفية والدينية باعتبارها هي الجوانب الأخلاقية والا
 تخضع للاختلافات البشرية، وبالتالي ينطبق عليها منطق التشكيك. 

ي لكن بغض النظر عن هذه اللوازم السلبية؛ فالملاحظ ان الحجج الت

 على قدمها صاحبنا لا تمتلك أي اعتبار، ومن السهل الرد  عليها، سواء
ن ال مي أو الفلسفي والمنطقي. ويتبين هذا الحالصعيد العلمي أو الرياض

 خلال النقاط التالية:

على صعيد العلم ثمة قوانين مشتركة على خلاف الادعاء السابق،  ـ1

مثل قوانين الحركة والغازات والضغط الجوي والثقالة والكهرومغناطيسية 

                                                

 .44-43العمل الديني وتجديد العقل، ص 1
 .66-64سؤال الأخلاق، ص 2



 

112 

 

 والثرموداينميك وعلاقة الطاقة بالكتلة وغيرها. وكل ما ذكرناه غيض من
 فيض على وجود مساحة مشتركة من الاتفاق البشري من دون شك. 

ن طه ينكر وجود قوانين كلية أ المغالطات اللافتة في هذا السياقومن 
يشترك فيها العقلاء؛ لكنه يستشهد بمثال التفسيرات المتعارضة للنظريات 

فهم، سوء الويتمادى العلمية في الفيزياء، كالاختلاف بين النسبية والكوانتم. 

، 1كما في )سؤال الأخلاق(، إلى الخلط ما بين النظامين العقلاني والعلمي
بين العلم والتكنلوجيا رغم الترابط بينهما، فيتحدث عن كما لا يميز بدقة 

، بل وادعائه ان المعرفة العلمية 2العلم وينقده من خلال الاستعباد التكنلوجي

ذ من فلاسفة العلم مثل ، وهي النزعة التي يدعيها بعض الشوا3فوضوية
 بول فيرابند ضمن المنحى المعروف بالابستمولوجيا الفوضوية. 

ديكارت وبيكون وغيرهما  اتتصورتمحيص دون يضاف إلى انه يعمم 
على العلم المعاصر، مع ربطه بين المنهج العلمي المتبع من جهة؛ 

نه . كما ذكر التعريف الديكارتي للعقل، 4والديكارتية من جهة ثانية لكن ضم 
 . 5الاختلافات في الرؤية العلمية؛ كالرؤية النيوتنية والاينشتاينية في الفيزياء

في حين سبق له ان اعترف في )أصول الحوار وتجديد علم الكلام( 

بوجود عقلانية برهانية تحكم الممارسة العلمية داخل المختبرات والمصانع 
الخطاب العلمي عموماً، والمراصد والمؤسسات الاكاديمية، وينضبط فيها 

وذلك تمييزاً لها عن العقلانية الحجاجية التي يصف بها الفلسفة، كالذي 
 . 6أشار إليه في )حوارات من أجل المستقبل(، مع تأييد ما جاء فيه

وهذه من التقلبات، إذ عب ر صاحبها في )أصول الحوار وتجديد علم 

ي ره في كل من: عن موقف معين، ثم ما لبث أن غ 1986الكلام( عام 

                                                

 .120-119المصدر السابق، ص 1
 .65المصدر نفسه، ص 2
 .66المصدر نفسه، ص 3
 .68المصدر نفسه، ص 4
 .64المصدر نفسه، ص 5
 .52حوارات من أجل المستقبل، ص 6



 

113 

 

، بل 2000و)سؤال الأخلاق( عام  1989)العمل الديني وتجديد العقل( عام 
ره في هذين الكتابين كما ورد في )حوارات من أجل  وانقلب على ما قر 

 ، ليعود في نهاية المطاف إلى ما كان عليه في أول الأمر.2000المستقبل( 

ً حينما نتحدث عن المنهج العلمي ونظريات ه سنستحضر وجود وعموما

ثلاثة نظُم علمية مختلفة تنتمي إليها هذه النظريات والمناهج، وهي وفق 

تصنيفنا: النظام الاجرائي والافتراضي والتخميني )الميتافيزيائي(. وقد 
 .1 أشبعناها بحثاً في )منهج العلم والفهم الديني(

كان ذلك على الصعيد العلمي، أما على صعيد الأسس الرياضية  ـ2
 لمشتركة فهي اوضح الواضحات، فمثلاً لا يمكن الشك في ان الواحدا

فق وسية المضاف إلى مثله يساوي اثنين. وعلى هذه الشاكلة القوانين الهند
 مسلماتها الأولية أو الافتراضية. 

دسي، لهنأما خطأ الفلاسفة والمناطقة القدماء، كما في المجال الرياضي ا

عقل على شاكلة "الكمال" المفترض في الفيكمن في أنهم تصوروا الوجود 
ن وا االبشري. فالهندسة التي أسسوها قائمة على هذه الفكرة، حيث افترض

 كلتهكل كمال يتصوره العقل لا بد من ان يكون الواقع الموضوعي على شا
 عامة. ة الطبقاً لقاعدة "السنخية"، وهي التي بنوا عليها تصوراتهم الوجودي

ثل تم لهندسة الاقليدية على أرض الواقع باعتبارهالذلك افترضوا صحة ا
 "الكمال" مقارنة بسائر الهندسات. 

واليوم تبين وجود أنساق هندسية مختلفة يمكن ان يفترضها العقل 

ن من . لكالبشري، وكل نسق يعتبر صحيحاً وفقاً لمسلماته الأولية المفترضة
ٍ منها يطابق ما  عي. لموضواعليه الواقع الناحية القبلية يستحيل معرفة أي 

ً للقوانين العامة المشتركة، كما تتمثل ب ادئ المبوكل ذلك لا يشك ل خرقا
 الأولية للمعرفة البشرية.

                                                

 .انظر الجزء الأول من الكتاب 1



 

114 

 

ً بأن مؤسس علم الفلك الحديث يوهانس كبلر كان ممن وقع ضحي ة علما
 هذه العقيدة الراسخة لفكرة الكمال الهندسي. 

ل يك، إذ اضطر إلى استبدافقد نحا إلى خطوة تبسيطية لنظرية كوبرن
ليم ل تسالشكل الدائري للأفلاك بالشكل الاهليليجي، وكان الشكل الأول مح

 دون الفلاسفة القدماء، وهو ما عول عليه بطليموس، كما أبقاه كوبرنيك

 ديلةبتغيير، إلا ان كبلر اعتبر مداراته البيضوية المقترحة هي فرضية 
ك ولا بطليموس ولا أرسطو مؤقتة، فهو لم يخالف في ذلك كوبرني

ال لأشكوالفلاسفة القدماء من ان الأشكال البيضاوية هي أقل كمالاً من ا
 الدائرية. 

وقد صُدم عندما رأى حساباته تنسجم مع فكرة دوران الكواكب في 
 . 1مسارات غير مثالية

 نهأ ودراساته، كتبه من عدد في طه كرذ سبق، ما شاكلة نفس وعلى ـ3

ق أو العلوم؛ لا يوجد قانون محفوظ وثابت دون تغير سواء في المنط
وزوال. وأبرز ما استدل به في هذا المجال هو ما يتعلق بمبدأ )الكل أعظم 

من الجزء(، إذ نقض هذا المبدأ بشاهد الاعداد، حيث مجموعة الأعداد 

الزوجية لها نفس مقدار مجموعة الأعداد الطبيعية، مع ان الأولى جزء من 
الذي جاء في )سؤال العمل(، وقبله في )اسطورة الفلسفة الثانية، ك
 .2الخالصة(

وهذه مغالطة كثيراً ما يتم ذكرها في امكانية ان يكون الجزء مساوياً 

للكل عند التسلسل اللانهائي، في حين انهما غير متساويين، فعلى الرغم من 

لا يساوي  ان كلاً منهما قابل للتسلسل إلى ما لا نهاية، لكن مجموع أحدهما
مجموع الآخر، إذ يفترض في التساوي التام ان يكون الطرفان لكل من 

                                                

 م.2024للتفصيل انظر: منهج العلم والفهم الديني، دار النهى، الجزائر، الطبعة الثانية،  1
 جاء وقد .913ص المنهج، سؤالاسطورة الفلسفة الخالصة، ضمن: و .103سؤال العمل، ص 2

طه عبد الرحمن، وتم نشرها ( والتي شارك فيها دودالعقل ومسألة الحفي ندوة ) البحث أصل

 م.1997في منشورات الفنك، الدار البيضاء، الطبعة الاولى، 



 

115 

 

المجموعين متساويين، أما إذا كان أحد الطرفين لا يساوي الطرف المقابل 
 للمجموع الآخر؛ فستكون النتائج غير متساوية. 

ه، تنافمجموع الأعداد الزوجية له طرفان، أحدهما متناه، والآخر غير م
ين لطرفاالحال مع مجموع الأعداد الطبيعية. وعند المقارنة بين  وكذلك هو

ي المتناهيين سنجد انهما غير متساويين. فلنفترض ان الطرف المتناه

شرة ععية للاعداد الزوجية يمتلك خمسة حدود لذا سيقابله من الأعداد الطبي
 حدود. وهما بالنتيجة غير متساويين وذلك كالتالي:

 الخ. ... 10، 8، 6، 4، 2

 ... الخ. 10، 9، 8، 7، 6، 5، 4، 3، 2، 1

اهيين متنبل حتى لو استخدمنا حالة الجمع لحدود الأعداد لكلا الطرفين ال

 عدادفسنجد انهما غير متساويين. حيث سيكون مجموع الطرف المتناهي للا
 الزوجية هو كالتالي:

 + ... الخ. 10+  8+  6+  4+  2

ما كون المتناهي للاعداد الطبيعية فسيك أما ما يقابله من مجموع الطرف
 يلي:

 ... الخ. 10+  9+  8+  7+  6+  5+  4+  3+  2+  1

ومن الواضح ان هذين الطرفين غير متساويين من حيث المجموع، إذ 
(، في حين ان ناتج الطرف الطبيعي هو 30ناتج الطرف الزوجي هو )

عتين لمجموناهية لإحدى ا(. لذلك نجد تبريراً للقول بأن السلسلة اللامت55)
 لا بد ان تكون غير مساوية للأخرى.

في حين لو خالفنا هذه الحقيقة وقلنا ان السلسلتين متساويتان؛ لاستلزم 

القول بأن النصف والربع والثلث إلى ما لا نهاية له من الكسور؛ سيساوي 
بعضها البعض الآخر، بل وستساوي الواحد الصحيح أيضاً. وهو أمر غير 

قي، إذ من الواضح انها غير متساوية رغم قابلية كل كسر ان يتسلسل منط
 إلى ما لا نهاية، وكذلك الواحد الصحيح.



 

116 

 

ح طه في الدر ـ4 ليهما سلفاً )سؤال إاستين المشار من ناحية أخرى، صر 
العمل، واسطورة الفلسفة الخالصة( انه ليس كل شيء عليه برهان، كما في 

بحاجة للبرهان من الخارج لا الداخل. وعليه مسل مة جودل، وان الإثبات 

اعتبر المنطق الأرسطي لا يفي بذلك، ومن ثم استنتج بأن العقل لا يعقل، 
فهو غير قادر على عقل الكل، كما انه غير قادر على عقل نفسه، أي انه 

  .1غير قادر على البرهنة على الكل ولا على نفسه

 ىإل يحتاج لا للعقل واضح هو ما لأن ،المكشوفة المغالطات من وهذه

 وفق البشر بين مشترك وهو البرهان، يكافئ هنا فالوضوح برهان،

 عن الوضوح هذا ويمتاز .استدلال ولا اكتساب دون من العلمي الحضور
 فتوقت ولا بعينهم، أفراد في تنحصر لا عامة معرفة بكونه الصوفي الكشف

 العقلية فطرةال سنخ من هو بل خاصة، ذوقية أو روحية شروط على
 البشر. جميع في المودعة

 جودلمسل مة  على اعتماداً  الرياضية الأسس على اعتراضه ان كذلك

 )التأسيس في كما الرياضي، اليقين تقبل من مؤخراً  إليه ذهب ما يناقض
العدل حسن( لا يقل من حيث ) بأن الحكم معتبراً  المقاصد(، لعلم الائتماني

 . 2(4=  2+2)الشمس طالعة(، وأن ) بأن الصدق والصحة عن الحكم

 نطاق ضمن الأساس في موضوعة جودلمسل مة  ان هي هنا والمفارقة

 لا لعاما المعرفي باليقين التشكيك في إليها فالاستناد الرياضية، القضايا

ً لاحق طه أبداه ما مع ينسجم  ناليقي هذال فقبوله الرياضي. باليقين قبول من ا
ً انقلاب يعني ما متأخرة، مرحلة في جاء ً بقسا هيعتقد كان ما على اً ضمني ا  ا

 هل متقُدَّ  لم لابنقالا هذا أن رغم والمنطقية، العقلية المسل مات بصدد
 .معرفية مبررات

أما على الصعيد الفلسفي فمن المؤكد وجود قوانين فلسفية مشتركة  ـ5

 بين البشر كافة، وعلى رأسها مبدأ السببية العامة. فحتى الذين شككوا

                                                

  .138ص المنهج، سؤالاسطورة الفلسفة الخالصة، ضمن: و .103-102ص العمل، سؤال 1
 .42التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، ص 2



 

117 

 

. فثمة فطرة 1بصدقه لا يسعهم تجنبه عملياً، كما اعترف بذلك ديفيد هيوم
إنسانية تجعل المعرفة الموضوعية ممكنة من خلال هذا المبدأ المشترك، 

ً ما يعُتمد عليه  ومن المحال على البشر ان يعيشوا دون استخدامه، وغالبا

لا يمكن للعلم ان بشكل لا شعوري. وقد اعتبره كارل بوبر مبدأً ميتافيزيقياً 
 يستغني عنه. 

لقد انقاد طه إلى النسبية والتشكيك في قيمة المعرفة العقلية من دون 
يقين، ومن ذلك انه أنكر في )الحق العربي في الاختلاف الفلسفي( ان يكون 

للعقل حقائق يقينة، بل مسل مات، حيث اعترض على وجود البرهان في 

ن مقدمات يقينة، معتبراً المقدمات الفلسفية الفلسفة بما يعني استنتاج نتائج م
 .2قضايا مسل م بها، أو قضايا مستنتجة مردها إلى تلك المسل م بها

وسبق له ان أثبت هذا المعنى في )حوارات من أجل المستقبل(، إذ أشار 
إلى نفي وجود فلسفة برهانية، بل ما موجود هو فلسفة حجاجية كما اوضح 

ديد علم الكلام(، معتبراً ان الصفة الحجاجية لا ذلك في )أصول الحوار وتج

يحط من قدرها، بل هي أغنى مضموناً، وأقدر على ان تنفذ في الأمور 
 .3اليومية والتفاعل معها

ي لسفوهي نتيجة تنسجم مع توجهاته النسبية القائمة على الاختلاف الف
 عدم للامم، لكنها تفضي إلى التشكيك بالمبادئ المشتركة الكونية، مثل

بل التناقض، رغم انها في غاية الوضوح. كذلك انها لا تعطي فرصة لتق

ها تبارالنتاج الصوفي الذي يدعو اليه، فهي أولى بعدم قبول نتائجها باع
 خاصة وليست مشتركة، ولأن من غير الممكن إثباتها من الخارج.

ً يختلف عما  مع هذا سنجد في )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد( طرحا
جاء في كتبه السابقة حول المبادئ العقلية المشتركة، وعلى رأسها مبدأ عدم 

 التناقض.

                                                

نطق الذاتي، دار العارف، بيروت، الطبعة الثالثة، للتفصيل انظر: يحيى محمد: الاستقراء والم  1

 .م2022
 .132الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، ص 2
 .53-52حوارات من أجل المستقبل،  3



 

118 

 

 

 نقض المشتركات الفلسفية والعقلية

ل طه عدداً من الاعتراضات على ما يعُرف بالمشتركات الفلسفي ة، سج 
 وأبرز هذه الاعتراضات ما يلي:

 

 الاعتراض الأول:

قلي في المجال الفلسفي يتنزل لقد رأى في )سؤال العمل( أن النظر الع
مراتب متفاوتة قد تبلغ حد  التعارض، فتتعدد كوني اته بتعدد هذه المراتب، 

كما أن مفهوماته وتعريفاته واستدلالاته لا تنفك  تقترن بأضدادها المأخوذة 

من المجال التداولي للفيلسوف. ومن ثم لا يمكن لهذا النظر أن يبلغ مبتغاه 
الخالصة أو المجردة، لأن هذه الكونية توجب وحدة في تحصيل الكونية 

 .1النظر العقلي، وخلوص القول الفلسفي، وشمول الحقيقة الوجودية

ليها ض عغير أن الملاحظ أن هذا النقد لا يمس  الأسس المعرفية التي تنه

المنظومات الفكرية المختلفة. فبرغم ما يعتري هذه المنظومات من 
تستند وعلى أسس واحدة،  -بوعي أو بغير وعي  - اختلافات، إلا أنها تقوم

ت إلى بنى معرفية مشتركة. بل إن هذه الاختلافات تخفي وراءها وحدا

ً فيما بينها، فضلاً عن وجود من  عدد بنيوية ثابتة تشك ل مرتكزاً مشتركا
 الحقائق العامة التي يتفق عليها البشر، كما سنستعرضها لاحقاً.

 

 الاعتراض الثاني:

كتابه "الحق العربي في الاختلاف الفلسفي" عمد طه إلى تفصيل وفي 

رؤيته المتعلقة بنسبية المعرفة وخصوصيتها، لا سيما على الصعيدين 

                                                

 .44سؤال العمل، ص 1



 

119 

 

الفلسفي والعقلي. فقد استدل على نفي الصفة الكونية للفلسفة من خلال 
 أربعة موارد، هي:

 ارتباط الفلسفة بالسياق التاريخي الاجتماعي..  ـ1

 اط الفلسفة بالسياق اللغوي والأدبي.. ارتب ـ2

 الاختلاف الفكري بين الفلاسفة..  ـ3

 ..1التصنيف القومي للفلسفة ـ4

 هذه أربعة موارد استدل بها طه على عدم اعتبار الفلسفة ذات سمة

ها كونية. لكنها مع ذلك لا تخل بالمشتركات الأساسية التي تنهض علي
ءات بنا تطال المذاهب الفكرية بوصفها الفلسفة. فالتباينات الحاصلة إنما

ابلة قغير وفوقية، في حين تظل  الأسس التي تبُنى عليها هذه المذاهب ثابتة 

ي ، والتشريةللخلخلة أو التباين، بل إنها تمث ل الشروط الأولية للمعرفة الب
تها.  بانعدامها تنهار المعرفة برم 

ح في الجزء الأول من مشروعه )فق ه الفلسفة( بأن وكان طه قد صر 
القضايا الأولية التي يحسبها أرسطو يقينية هي قضايا اعتقادية لا فضل لها 

في درجة اليقين على قضايا اعتقادية أخرى. فاليقين المنسوب إلى القضايا 

هو يقين تحكمي لا يقين معل ل. إذ إنها لا تختلف عن  -بحسب رأيه  -الأولية 
تعرض لشُبهَ مختلفة، مما يجعلها قضايا سائر المقدمات من حيث قابليتها لل

اعتقادية يسُل م بها المتفلسف تسليماً. وعليه لا فضل لها من حيث اليقين على 

ح أصحابها بطابعها الاعتقادي، بل  القضايا الأخلاقية أو الدينية التي يصر 
وقد ينسبون إليها مرتبة من اليقين أرقى من تلك المنسوبة للمقدمات 

اعتهم بضرورة الاستناد إلى سلطة خارجة عن العقل في الفلسفية، لقن

ممارسته، على خلاف الفلاسفة الذين يرفضون الاعتراف بصفته 
 .2الاعتقادية

                                                

 .وما بعدها 53الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، ص 1
 .190-189)الفلسفة والترجمة(، ص 1فقه الفلسفة، ج 2



 

120 

 

ين والواقع أن من غير الواضح إن كان طه يجهل أو يتجاهل طابع اليق
ا الضروري للقضايا الأولية التي تمثل أساس المعرفة، وهو ما يجعله

 لاس، بخلاف القضايا الاعتقادية التي تفيد الخصوص مشتركة بين النا

ساساً ون أالعموم، كما تفيد عدم الضرورة، وهو ما يجعلها غير قابلة لأن تك
 معرفياً جامعاً.

ن ثم كيف يمكن لسلطة خارجية أن تتحكم في ممارسة العقل، في حين أ
 ىكل سلطة مفترضة لا بد أن تحتكم في أصلها إلى العقل نفسه؟ بل حت

 كانتسلطة الكشف العرفاني، لو جاءت نتائجها مناقضة للأسس العقلية، ل

موضع شك وطعن، ذلك أن التشكيك في الأسس العقلية ينعكس على 
ب ستوجالمعرفة كلها، في حين أن التشكيك في نتائج الكشف أو سواها لا ي

 هذا الأثر التعميمي.

، جلحدهما واضح ووعموماً، فإن القضايا المعرفية تنقسم إلى قسمين: أ ي 

ن أوالآخر مثير للشك والاختلاف والتناقض. وكان الأجدر بالمفكر طه 

 يبحث عن مظاهر التناقض أو الاختلاف الواسع في القضايا الأساسية
 ة التيلتبسالواضحة والحقائق العامة المشتركة، لا في البناءات الفوقية الم

 هي، بطبيعتها، محل اختلاف الفكر البشري. 

 هة،لم يمي ز بين التناقض الموضوعي المتعلق بطبيعة العقل من ج فهو

وبين تعارض الأفكار الفلسفية المرتبطة بفهم الحقائق الموضوعية 
 وتفسيرها من جهة أخرى.

سفة لفلاومع ذلك، فإن طه في كتابه )سؤال السيرة الفلسفية( عاد ليحد د 

، بحسب هذا ضمن إطار السيرة الأخلاقية دون غيرها، بما يجعلها
يا التصور، قابلة لأن تكون ذات صفة كونية عامة، لا سيما وأن القضا

موم الأخلاقية مرد ها في الأصل إلى الفطرة، وهي قضايا يشترك فيها ع

تبه البشر. الأمر الذي شد د عليه هذا المنظ ر في مواضع متفرقة من ك
 ودراساته.

 



 

121 

 

 الاعتراض الثالث:

 العقل ذات صلة بالفلسفة حسب النقاطكما اعترض على امور مناطة ب
 التالية: 

 انفكاك وحدة العقل عن وحدة الطبيعة الإنسانية..  ـ1

 انفكاك وحدة الفلسفة عن وحدة العقل..  ـ2

 ..1انفكاك وحدة الصفات الفكرية عن الاشتراك في الفلسفة ـ3

ة والملاحظ أن النقطة الأولى غير صحيحة، إذ لا انفكاك بين الوحد
ً ية والطبيعة الإنسانية، فالعقل من حيث هو عقل لا يتعدد نوالعقل تعدد بعا

ي فحال الأفراد، بل يتصف بالثبات النوعي في جميع بني البشر، كما هو ال

ث ، حيالبنية الأخلاقية. فالعقل شأنه في ذلك شأن الأخلاق، سواء بسواء
 .يتصف بالوحدة النوعية التي لا انفكاك لها عن إنسانية الإنسان

سس ال الأيط أما النقطتان الثانية والثالثة، فإن الانفكاك الحاصل فيهما لا
 ير، أيلتفكاالعقلية التي يقوم عليها التفكير الفلسفي، بل يطال مخرجات هذا 
 .ذواتالبناءات الفوقية التي قد تختلف باختلاف السياقات والمناهج وال

في  ية،لمنظومات الفكروقد يثُار السؤال التالي: كيف يمكن أن تتعارض ا
 حين أن الأسس التي تنبني عليها تتصف بالوحدة والاشتراك؟

لية لعقوالجواب هو ان الأسس المعرفية متجذرة فطرياً في صميم البنية ا

ن ما أكللإنسان، لذلك تتصف بالوحدة والثبات وعدم التعدد والاختلاف، ، 

دة. لصفة من الوحما يسُتنتج عنها من نتائج منطقية يشاركها في هذه ا
دعم تُ لتي يضاف إلى ذلك أن القضايا المباشرة التي تدُرَك بالحس، أو تلك ا

ي ت، هبمنظومات استدلالية مشتركة كالدليل الاستقرائي ومنطق الاحتمالا
 الأخرى تميل إلى الوحدة أو تقع في حي زها. 

                                                

 .وما بعدها 53بي في الاختلاف الفلسفي، صالحق العر 1



 

122 

 

 بابأما البناءات الفكرية المستندة إلى هذه القضايا، فهي تخضع لأس
ية عارضة متغايرة، منها تفاوت آفاق الأذهان، ومنها المؤثرات النفس

دد التعبوالثقافية والاجتماعية. ولهذا يتصف هذا البناء المعرفي العارض 

كة والتفاوت، بخلاف الأسس التي ينهض عليها، والتي تظل واحدة ومشتر
 بين جميع العقول.

ي فبشر المشتركة بين الوفي )علم الطريقة( حددنا الاعتبارات المعرفية 
 الاصناف التالية:

 .الاعتبارات الرياضية الثابتة ـ1

 .الاعتبارات المنطقية الواضحة كمبدأ عدم التناقض ـ2

 .الاعتبارات العقلية المشتركة كمبدأ السببية العامة ـ3

عي وضوالاعتبارات الوجدانية المشتركة كالتسليم بحقيقة الواقع الم ـ4
 . العام

 الحقائق المشتركة مطلقة وثابتة. وجميع هذه

ـ اعتبارات حقائق الواقع الموضوعي الجزئية، ومنها اعتبارات 5

. وهي حسيةالقوانين الموضوعية العامة كالقوانين العلمية، كذلك المعارف ال
 .تخضع لاعتبارات منطق حسابات الاحتمال والترجيحنسبية 

ر معب  لذات البشرية الالحقائق الحضورية، كالوعي بالوجود النفسي لـ 6
عامل ي تت، ومثله تلك التي تكون حاضرة في هذه الذات، والت(الأناـ )عنه ب

ت معها الأخيرة بشكل مباشر كوجودات ذهنية شاخصة في قبال الكينونا

ي رد الذللف وهي من الحقائق النسبية غير القابلة للتشكيك بالنسبة الخارجية.
 كتسبا  معيا  تمثل واقعا  موضوفإنها  خرينيباشر الوعي فيها، أما بالنسبة للآ

ذا لا يختلف عن اعتبارات حقائق الواقع الموضوعي الجزئية، فتصبح به

ث ان ، حيالمعنى من الاعتبارات المعرفية المشتركة كما في الفقرة السابقة
 دلةألى إ ادراكها يتم من الخارج وليس مباشرة من الداخل، لذلك فهي تحتاج

 لمن يدركها بالحس الحضوري المباشر.عليها؛ خلافا  



 

123 

 

كما هناك نوع آخر من الاعتبارات المشتركة يخص قضايا القيم  ـ7
ة ه قاعدعلي الأخلاقية، وهي وإن بدت ثابتة في عدد من القواعد الكلية، مثلما

 ذا فقد، لهالعدل، إلا أن مصاديقها متأثرة بما عليه طبيعة الواقع وتغيراته
 . ن تكون ذات اعتبارات خاصة غير مشتركةتقتضي بعض المصاديق أ

كما قد تتزاحم القواعد عند تضارب مصاديقها مع بعضها بما يسمى 

ً بين قاعدتي الصدق وحفظ النفس (تزاحم القيم) ، كالذي يحصل أحيانا
 .1المحترمة أو البريئة

 

 الاعتراض الرابع:

 نيمعاطه على الفهم السائد الذي يرى أن ال يضاف إلى ما سبق اعتراض

إن الفلسفية هي معانٍ عقلية خالصة، يشترك في إدراكها جميع الأمم و
 اختلفت ألسنتها. 

ح أن منشأ هذا الاعتقاد راجع إلى مفهوم اللوغوس الذي يجمع هو و يرج 
في دلالته بين العقل واللغة، مما دعا أوائل الفلاسفة إلى المطابقة بين 

 .2ء بالعقل عن اللغةالاثنين، وانتهى بهم الحال إلى الاستغنا

لكن الحقيقة أن الاشتراك المعنوي ضرورة لا غنى عنها في عملية 
  التفاهم والتواصل؛ ولولاه لما أمكن للبشر أن يفهم بعضهم بعضاً.

فمثلاً لو اختلف المعنى الرياضي لـ "الواحد" من شخص إلى آخر، لما 

ن، أو أن الثلاثة إذا اتفقوا على أن الواحد إذا أضُيف إلى مثله نتج عنه اثنا

ضوعفت أصبحت ستة. صحيح أن هناك الكثير من التباين في فهم المعاني، 
سواء في الفلسفة أو في غيرها، لكن هذا لا يبرر تعميم هذه الحالة. بل إن 

تعميمها يبُطل الدليل نفسه، إذ يغدو المعنى الذي يقوم عليه الاستدلال محل 

                                                

 للتفصيل انظر سلسلة حلقات فلسفة النظام الأخلاقي، موقع فلسفة العلم والفهم:  1

http://philosophyofsci.com:2082/index.php?id=11 
 .128الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، ص 2



 

124 

 

ل أصلاً، ويؤول الأمر إلى حوار اختلاف، فينهدم معه إمكان التواص
 الطرشان.

وعلى هذه الشاكلة اعتقد طه باسطورة ما يقال من أن المعنى سابق على 
ً منهما لا يتقد م على  اللفظ أو البلاغة اللغوية، وانتهى إلى القول إن أيا

ح بذلك قائلاً:  ان المعاني والافكار »الآخر، بل هما متحدان. وكما صر 

ترضها شيء. اني شفافة لا يحجبها شيء، ولا متعدية لا يعالفلسفية ليست مع
واني تفرغ فيها المعاني، ولا قنوات تعبر فيها أكما ان الألفاظ ليست 

الافكار. ومن هنا يتحقق بأن الشكل اللفظي لا يمد المضمون المعنوي 

بمجرد سند يستند إليه في ظهوره، وإنما بالمادة نفسها التي يصير بها شيئاً 
اً، كما يتحقق على العكس من ذلك بأن المضمون المعنوي لا يمد منطوق

الشكل اللفظي بمجرد مادة ينطبع فيها، وإنما بطريقة العرض نفسها التي 
 . 1«ينبغي ان يرد بها

 خر.لأحدهما على الآ أسبقية دون عند طه اللفظ والمعنى يتحدانف هكذا

شيء س بان اللفظ لي ومع ان الغالب في المعنى لا يظهر بدون اللفظ، كما

رتبي ق المن دون معنى، وهما من هذه الناحية متحدان معاً، لكن عملية السب
 واضحة لصالح المعنى على اللفظ. 

فالعقل الذي يؤسس العلاقة بين اللفظ والمعنى، إنما غرضه المعنى 

بالذات، ولو كان غرضه اللفظ؛ لكان من الممكن ان يلفظ أي شيء، سواء 
على المعنى يجعله يختار اللفظ ه لذلك فحرصر معنى. بمعنى أو بغي

المناسب، ويمكنه ان يختار لفظاً آخر للمعنى ذاته، لكنه لا يفعل العكس، أي 

نه المعنى، ومن ثم يستبدل المعنى بمعان أخرى مختلفة  يختار اللفظ ويضم 
لذات اللفظ، حيث من الواضح ان هذه العملية تعتبر من التلاعب في 

ون ان يكون لها علاقة بالكشف عن الحقائق وتصويرها كما المعاني د

تبتغيها الفلسفة والعلوم. ويمكنها ان تنفع في التفنن الأدبي المتجاوز للمعاني 
 الدالة على الحقائق الموضوعية. 

                                                

 .131و 129المصدر السابق، ص 1



 

125 

 

هما حداويمكننا تصوير العلاقة بين اللفظ والمعنى على هيئة دائرتين: إ
نة بالمعاني، والأخرى بالألفا ن ظ. فإذا كان الغرض هو الكشف عمخز 

لفظ،  ب منالحقيقة؛ فسيتوجب على العقل تحديد المعنى، ثم ينتقي له ما يناس

ون ها دوقد يجد أمامه جملة من الألفاظ المناسبة لكنه سيختار واحداً من
 البقية. 

فإن  سب،أما إذا لم يكن الغرض بلوغ الحقيقة، بل مجرد التفنن الأدبي فح
ه لتقى حصل، وهو التعلق باللفظ كمركز اهتمام، ومن ثم ينُالعكس هو ما ي

 داعية،غ إبما يناسبه من معانٍ، أي يسُتعمل اللفظ لتوليد دلالات جديدة بصي

يقة، ه الحقهذا المسلك من كان مطلبانتهج . ولو لا يعنيها الكشف عن الحقيقة
قطع ناربها، والآل بهم الأمر إلى فوضى المعاني وتضكالفلاسفة مثلاً، 
 سبيلهم إلى اليقين.

ً  أشاروقد سبق لأبي حامد الغزالي أن  ثيراً كأن  إلى هذه الإشكالية، مبينا

ن ممن أخطاء المتكلمين تعود إلى الوهم اللغوي، حيث تطُلب المعاني 
 الألفاظ لا العكس. 

اذا أنتَ امعنت النظر واهتديت السبيل عرفت قطعاً ان أكثر ››فهو يقول: 

من ضلال من طلب المعاني من الألفاظ، ولقد كان من حقه  الاغاليط نشأت
ان يقدر المعاني أولاً ثم ينظر في الألفاظ ثانياً، ويعلم انها اصطلاحات لا 

 .1‹‹تتغير بها المعقولات

نى لمعكذلك فمن الناحية التكوينية، فإن الإنسان مجبول على أن يجعل ا

الي بالتونهما في المرتبة. هدفاً، يتوسل إليه عبر اللغة، لا أن يساوي بي

ل ة. بفالمعنى سابق على اللفظ من حيث الرتبة؛ كسبق الغاية على الوسيل
بر عحتى من حيث النمو الفردي، نجد الطفل يعُب ر عما يريد من معانٍ 

 اللغة تقنالإشارات الحسية، فيتوس ل بها لقضاء حاجاته ومقاصده ، قبل أن يُ 
 المنطوقة.

                                                

 .151م، ص1990الاعتقاد، نشر مكتبة الشرق الجديد، بغداد، الغزالي: الاقتصاد في   1



 

126 

 

التي ارتكبها طه في هذا المجال، قوله باسطورة ومن الأخطاء الأخرى 
الاعتقاد بأسبقية النطق على الرسم أو الكتابة. إذ يرى أنهما متوازيان 

 .1يسيران على خطٍ واحد من دون تقديم أو تأخير

ن ملكن حقيقة الحال انه سواء من حيث النمو التطوري للفرد، أو من 

 ابة.ام أن النطق يسبق الكتزاوية البحث الأنثروبولوجي، نجد على الدو

ً للكتابة المتصفة بالاص  طناعفللنطق والكلام صفة غريزية فطرية خلافا
عاة عض دوالتكلف. أما القول بسبق النص المكتوب للكلام، كما يذهب إليه ب

 داهةأدبيات ما بعد الحداثة من أمثال جاك دريدا، فقول شاذ يصادم الب
 والعقل.

ً على الكلام، وكلاهما ومن حيث التكوين الذاتي ي كون الفكر سابقا

فطريان، والكلام سابقاً على النص أو الأثر المكتوب. أو لنقل: إن الفكر هو 
علة القول والكلام، والكلام علة النص أو الأثر المكتوب الذي يحمل 

خاصية مصطنعة غير فطرية، كالذي فصلنا الحديث عنه في )علم 
 .2الطريقة(

 

                                                

   .131و 129الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، ص 1
 انظر: علم الطريقة، الفصل السابع. 2



 

127 

 

 الفصل الخامس

 مبدأ عدم التناقضنقد 

 

 مرسعى طه إلى الانتقاص من قيمة مبدأ عدم التناقض، حتى بلغ به الأ

 أن اعتبره من المعارف النسبية، التي قد تصح في بعض الحالات دون

 لفلسفةاج لغيرها. والذي دفعه إلى الحط من قيمة هذا المبدأ هو ظنه بأنه نت
ته برم   عقل النظري المجرداليونانية، بل وذهب إلى أبعد من ذلك، فعد  ال

 ثمرة خالصة لهذه الحضارة الفلسفية.

فمثلاً، في كتابه )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد( اعترض على العقل 

 ً  يمثل لا التصور هذا ان رغم .1له الأرسطي الفلسفي التصور من انطلاقا

 المطروحة النظريات من نظرية يشكل فهو للعقل، العام الاطار بالضرورة
 القيم يدُرج لا الأرسطي التصور ان ذلك ومن الادراكية، الآلة هذه حول

ً  العقلية، الضرورات ضمن الأخلاقية  الفلسفية التصورات لبعض خلافا
  المعتزلة. لدى كما والكلامية،

أ.. وكذلك هو الحال مع موقف طهفا ، لموقف الأرسطي حول العقل مجز 

سطي. فكلاهما، في نهاية رغم أنه يقف على النقيض من المذهب الأر
ون دالمطاف، يؤمن ببعض ما تحمله المرآة العقلية الكاشفة من ضرورات 

 البعض الآخر.

 والفلسفية، المنطقية المعارف ببداهة يؤمن الأرسطي المذهب كان فاذا

 حيث الصحيح، هو العكس يرى طه فإن الأخلاقية، القيم منها ويستثني

 رغم الأخرى، والفلسفية المنطقية المبادئ ندو الأخلاقية القيم بكونية يؤمن
 لكنه .جوهري تمايز دون من القبلي العقل لكشف وخاضعان بديهيان انهما

 عدم قانون بأن (لعلم المقاصد الائتماني )التأسيس في اعترف ذلك مع

                                                

 .168ص التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، 1



 

128 

 

 عن متعاليان أنهما في العملية المصلحة قانون عن يختلف لا التناقض
 العقلية القضايا اتجاه الموقف في تغيراً  مثلي وهو والتجربة، الملاحظة
 الخالصة.

 فيةفإذا كان المذهب الأرسطي يقُر ببداهة المعارف المنطقية والفلس

 ونيةويستثني منها القيم الأخلاقية، فإن طه على العكس من ذلك، يرى ك

ة لمنطقياارف القيم الأخلاقية وبداهتها، بينما يشكك في البداهة العقلية للمع
ف لكش فلسفية الأخرى، رغم أن كلا النوعين يعُد ان بديهيين وخاضعينوال

 العقل القبلي من غير تمايز جوهري.

ن بأ (التأسيس الائتماني لعلم المقاصد) كتاب ومع ذلك، نجده يعترف في

 أنهما في العملية المصلحة قانون عن يختلف لاقانون عدم التناقض 

فه من موق ما يمثل تغيراً ملموساً في وهو .والتجربة الملاحظة عن متعاليان
ي عايير فعن التباس الم -في جانب منه  -القضايا العقلية الخالصة، ويكشف 

 التعامل مع البديهيات العقلية بين الرفض والتسليم.

بدأ وم ومن حيث التحليل، فإن الخطأ الأساس الذي قاد طه إلى نقد العقل

: ييز بين نوعين من المبادئعدم التناقض يمكن إرجاعه إلى عدم التم

 ائهاوفي إزمن جهة،  الكلية المشتركة بين البشر كافة المبادئ العقلية
 من جهة أخرى. حضارة أو جماعة معينة تخصالمبادئ التي 

اء فالمبادئ المشتركة لا بد من ان تكُتشف من طرف حضارة معينة، سو
قل صلة في العكانت يونانية أو غيرها، لكنها تبقى مبادئ مشتركة ومتأ

البشري دون أن تعُزى إلى جماعة محددة أو حضارة معينة، أي ان 

، بشرياكتشافها من جهة محددة لا يغير من قيمتها الواضحة لدى العقل ال
ت ضارامن الحوهو ما يعني ليس كل ما تنتجه الحضارة اليونانية أو غيرها 

ً لدى العالمية  ً دالبشر جميمقبولاً، بل ما يقبل إما ان يكون واضحا ون عا

كون حاجة للبرهان والدليل؛ كما في القضايا الفطرية والضرورية، أو ي
 مبرهناً عليه من دون شك، أو مستدلاً عليه وفق الأدلة المعتبرة.

 



 

129 

 

 انتقاص مبدأ عدم التناقض

رة على مبدأ عدم التناقض، في محاولة للنيل من  شن  طه هجمات متكر 
في كتاب )في أصول الحوار وتجديد علم مكانته المعرفية الأساسية. ف

أجاز تقويض هذا المبدأ دون الإخلال بشروط  1986الكلام( الصادر عام 

المنطق، زاعماً أنه من الممكن بناء نسق منطقي مت سق تصدق فيه القضيتان 
 . 1المتناقضتان معاً 

؛ قد م عدة 1997وفي مقالته )اسطورة الفلسفة الخالصة( المنشورة عام 
ت لتجاوز هذا المبدأ والنيل من المنطق الأرسطي عموماً. ففي محاولا

بعض المواقف أجاز للمرء ان يكون عاقلاً ومتناقضاً مثلما هو عاقل وغير 

في هذا الصدد  -. واستعان 2متناقض. ودعا إلى المنطق الموسع الجامع لهما
ذين لا بعدد من المفكرين الغربيين من ذوي الاتجاه غير الاتساقي، وهم ال -

يشترطون عدم التناقض في تقبلهم الاستدلال أو البرهان، حيث اعتبروا 
 . 3بعض التناقضات صادقة

 لذيونقد فكرة الفلسفة الخالصة في جمعها بين الصفة وعدم التناقض ا

م ن عدعب ر عنه بالاتساق، واعتبر أن من الممكن ان تكون الصفة منفكة ع
ء أجزا الصفة المتناقضة قد تنحل إلىالتناقض أو الاتساق، كاشفاً عن ان 

مرتبة ي الفمفيدة، مثل مفهوم الدائرة المربعة، حيث ان هذا المفهوم يفيدنا 

ير التدو تماعالأولى للتحليل الدلالي بمعان ثلاثة، هي: التدوير والتربيع واج
 والتربيع، كما يفيدنا فيما يتفرع عنها من معان. 

وجود له، وقد يتناقض ولا لغو  لذلك خلص إلى ان المفهوم يصف ولا
 .4فيه بالمعنى الذي يخلو من الفائدة

                                                

ة الثانية، طه عبد الرحمن: في أصول الحوار وتجديد علم الكلام، المركز الثقافي العربي، الطبع 1

 .152و 140م، ص2000
 .145سؤال المنهج، ص 2
 .145-144المصدر السابق، ص 3
 .136-135المصدر نفسه، ص 4



 

130 

 

ة لصفاوحقيقة لا يعتبر هذا النقد جاداً، فالفلسفة الخالصة تمنع بين 
ان كوالتناقض على صعيد الوجود لا المفهوم. فالمفهوم يمكن خلقه وان 

 متناقضاً، وهو من الوضوح بمكان، فبدون ذلك كيف يمكن التفكير في

 صولهحهوم التناقض ذاته، حيث اننا ندرك التناقض جلياً، لكننا نمنع مف
 وتحققه عيناً. والحكم في ذلك بي ن بيان المفهوم ذاته.

كذلك فقد اعتبر الجمع بين الحكم والاتساق )عدم التناقض( ليس 
 ضرورياً، ورأى أن الحكم المتناقض قد يحافظ هو الآخر على القيمة

 التصديقية. 

ح به رغم المغالطة التي جعلته ينتهي إلى نفس قرار منطق هذا ما صر  

الفلسفة الخالصة، فاعتبر أن تأليف التصور المتناقض مع غيره من 

التصورات قد تنتج عنه أقوال تحتمل الصدق والكذب، فقولنا )الدائرة 
المربعة مربعة( أو )الدائرة المربعة معدومة( صادق، لكن قولنا ان )الدائرة 

 . 1غير مربعة( كاذبالمربعة 

ً لا تشك ل نقداً للفلس فة وبلا شك ان هذه الصور المفترضة هي أيضا

الخالصة ولا المنطق الأرسطي؛ لأنها هي الأخرى تفترض مقدمات 

ع جمي متناقضة مع نتائج صادقة أو كاذبة وفق ذات الافتراضات، لكنها في
 من المحالالأحوال تعتبر كاذبة من حيث صدقها الموضوعي. بمعنى ان 

 ان نجد في الواقع الموضوعي مصاديق لهذه المقدمات أو الافتراضات
 المتناقضة.

وفي مجال الاستدلال القياسي قد م مثالين مختلفين في المنطق للرد على 

مبدأ عدم التناقض، أحدهما مؤلف من قضية متناقضة مع غيرها من 
لات معينة، مثل قولنا: القضايا، لكنها يمكن ان تنتج استدلالاً صحيحاً في حا

)هذا دائر مربع، وكل مربع متساوي الاضلاع، فهذا متساوي الاضلاع(. 

وهو استدلال صحيح لا ينقض الاستدلال المنطقي. أما المثال الثاني فهو 

                                                

 .136المصدر نفسه، ص 1



 

131 

 

قولنا: )هذا دائر مربع، وكل دائر متساوي الاقطار، فهذا غير متساوي 
  .الاقطار(. وبلا شك انه استدلال فاسد

على الفلسفة الخالصة كما في المنطق  اعتبر المثال الأول يرد  وقد 
 . 1الأرسطي

قدمة غير متناقض، إذ المالوارد في هذا المثال في حين ان الاستدلال 
 .ضة أصلاً ولا تتناقض مع النتيجةالأولى المتناقضة هي مقدمة مفتر

غربيين الن وقبله العديد من المفكري -وبلا شك ان الأمثلة التي أثارها طه 
لي التافي الرد  على مبدأ عدم التناقض تتصف بالمغالطات المفضوحة، وب -

رض لا تشك ل اعتراضاً على طبيعة استدلال المنطق الصوري، وكان يفُت

ً فأن يقُد م دليلاً على صحة الاستدلال المتناقض. أي أن يجد تناقض ي ا
 صورية الدليل لا مادته. 

ة، اقضدليل بأي  شكل كان، سواء كانت متنمن الممكن افتراض مادة ال إذ
 . وهي فيواختراعهأو غريبة، أو أي  شكل يمكن للذهن البشري تصوره 

 ها لاجميع الأحوال لا تؤثر على طبيعة الاستدلال الصحيح منطقياً، لكن
 تصدق بالضرورة على الواقع الموضوعي.

ناقضة كما حاول هذا المفكر ان يثبت وجود ظواهر عقلية وفلسفية مت

تلازم الخطاب الإنساني، فذكر أربع حالات أغلبها تعب ر عن وجهات نظر 
، وأهمها تلك المتعلقة 2تتعلق بتفسير مظاهر العقل والطبيعة والمجتمع

 :1بالنقائض الفلسفية الاربع كما أدلى بها عمانوئيل كانت، وهي

                                                

 .137المصدر نفسه، ص 1
 هي باختصار كالتالي: 2

يهما اـ الصعوبات أو المطالب العويصة: وهي استحضار الناظر لقولين متعارضين لتبيان 1

 حالة مستخدمة بقوة لدى الفكر الفلسفي وغيره. اصوب. وهي 

 ينون،زـ المفارقات: وهي عبارة عن دليل ظاهر الصحة بمدلولين متناقضين، مثل مفارقات 2

 ق.ذا صدإومثل مفارقات الكذاب الذي يقول انه كذاب، حيث يكون صادقاً إذا كذب، وكاذباً 

في قضايا عالم المطلق بمقولات عالم  ـ النقائض: وهي التي يقع العقل في التناقض متى خاض3

 الظاهر، كما في نقائض عمانوئيل كانت الاربع.



 

132 

 

، ةنيقضية العالم إن كان ذا بداية زمانية ومحصوراً ضمن حدود مكا ـ1
 أو لا متناه؛ سواء في الزمان أو المكان.

م ، أقضية أجزاء العالم إن كانت بسيطة تتركب منها جواهر الأشياء ـ2
 انها هي أيضاً مركبة، وهكذا إلى ما لا نهاية له من الأجزاء. 

 وجديقضية السببية الحتمية إن كانت تنتهي إلى سببية حرة، أم لا  ـ3
 ية. غير القوانين الطبيعية الحتم

 لا قضية العالم إن كان بحاجة إلى كائن ضروري يشك ل علة له، أم ـ4
 يوجد مثل هذا الكائن.

ضها عمانوئيل كانت  د لنقلهذه هي النقائض الفلسفية الأربع، والتي عر 
 والتحليل في كتابه )نقد العقل المحض(. 

، ترتفعوقد اعتبر طه أن فائدة هذه النقائض الكانطية تكمن في أنها لا 
وأنها تكشف عن ان للعقل حدوداً ومجالاً لا يتعداها، وهو المجال المتعلق 

دون أن يمتد إلى عالم ما وراء الطبيعة أو بالظواهر الطبيعية وحدها دون 
 .2الفلاسفة يذهب إلى ذلكالميتافيزيقا، كما 

لكن من وجهة نظر )كانت( ان هذه النقائض التي يعجز العقل عن حلها 

موضوعاتها المطروحة للجدل الترسندالي الميتافيزيقي من تفضي إلى رفع 
أرض الواقع. فهذه هي الطريقة المثالية التي سلكها )كانت( لفض النزاع. 

وهي تعني انه لا معنى للجدل الديالكتيكي على لا شيء موجود واقعاً، 
 . 3لسلسلة الظواهر قيفوجود العالم رهين باحساسنا لذاتنا في التمدد الامبيري

                                                                                                                      

 والعقل لطبيعةاوهي التناقضات التي يأتيها الجدلي ويراها حقيقة كونية تظهر في : ـ المجادلات4

ع م .(142-140والمجتمع والتاريخ، كجدليات هرقليطس وهيجل وماركس )سؤال المنهج، ص

بيعة. س والطالفقرة الثانية تحمل مثالين مختلفين تمام الاختلاف من حيث الجنذلك يلاحظ ان 

 وليس من الصحيح جمعهما في صنف واحد.
 .وما بعدها 227نقد العقل المحض، ص 1
 .142-141سؤال المنهج، ص 2
 .انظر: مفارقات نقد العقل المحض 3



 

133 

 

 

 العقلانية المتقلبة والانقلاب عليها

كما  -لقد اتفق طه مع المنطق غير الاتساقي الذي تبن اه عدد من المفكرين 

في مسألتين، هما التصوير والتحقيق، لكنه خالفهم في التنسيق لانهم  -أشرنا 
حافظوا في الاستدلال على الاتساق، ولم يتقبلوا من الأدلة إلا ما كان متسقاً، 

ا عن ذلك بمبدأ عدم الابتذال. وقد لقي اعتراضاً من قبل هذا المفكر وعب رو

الذي دعا إلى ما أسماه بالعقلانية المتقلبة، فهي ممارسة حية موسعة دون 
التقيد بقيود معينة، فتشمل النسق والقصص، حيث الشواهد والاحداث 

ً دالة على مسببات  تحضر بوصفها آثاراً دالة على معان خفية، وأسبابا
 .1بعيدة، فيكون النظر فيها اعتباراً 

سق ومث ل على القصص بقصة النبي يوسف وما إليها حيث لا تقوم على ن
 كريم.ن الالدليل، رغم ان الدليل عليها هو الخبر الوحياني المتمثل بالقرآ

 يج؛ويقوم النسق المنطقي عند طه على أمرين سماهما: التأسيس والتنت

يا لقضاافالأول معنيٌّ بتصدير بعض القضايا، أما الثاني فمختصٌّ بتوليد 
ن وفق منطق اللزوم. غير أن كليهما مرفوض لديه؛ فالتأسيس مرفوض لأ

ر. يقع في محاذير، منها: التحكم والتسلسل والدو -بحسب طه  -صاحبه 

ي أحد وع فويبدو أنه يقصد بذلك أن من يتبنى مبدأ التأسيس لا يسلم من الوق
 هذه الإشكالات الثلاثة.

وعادة ان النسق المنطقي يلتزم في نهاية الأمر بقضايا أساسية بديهية لا 
غنى عنها، وهي العملية التي يصفها طه بالتحكم، والتي لا يتقبلها، 

شخص لآخر. أما التنتيج )الاستنتاج  ويعتبرها تواطئية نسبية، تختلف من

ً غير مقبول لديه، حيث اعتبره ضي قاً، واعترض عليه  اللزومي( فهو أيضا
ف من غير تنسيق وننظم من غير لزوم؟! فقال: ألا يمكن ان نعر ِ

2. 

                                                

 .149-146سؤال المنهج، ص 1
 .148-147المصدر السابق، ص 2



 

134 

 

. لقد رام طه إلى تكوين معرفة من دون بناء محكم يمكن التحاجج به
ل ي شكائي، وهي يمكن ان تتولد بأفالقابلية على تشكيل المعرفة أمر تلق

ن ها اكان، لكن فقط المعرفة الراجحة وفق الأدلة المتسقة هي ما يمكن ل

م وعد تؤدي إلى بناء العلم الدقيق، بعيداً عن الفوضى والجهل والسفسطة
 الضبط. 

ير لأخوفي )علم الطريقة( ميزنا بين المعرفة والتحقيق المعرفي، حيث ل
محققة ير الغالعقلية أو التجريبية، في حين ان المعرفة مبرراته المنطقية أو 

قسيم تمكن فلها مبررات نفسية أكثر مما هي منطقية أو عقلية أو تجريبية. وي
 : كالتالي بإطلاق إلى ثلاثة أصناف من حيث النتيجة المعرفيالتحقيق 

الموضوع يتميز بتطابق الحكم الذهني مع و :التحقيق المطابقـ 1
 ما يعُبَّر عنه باليقين الموضوعي. الخارجي، وهو

رـ 2 به  للتمسك إلى مبررات كافيةباستناد نتائجه  : ويتميز التحقيق المبر 

ضوع المومستوى اليقين الكامل أو التطابق التام مع معرفياً دون بلوغ 
 .الخارجي

نـ 3 للاعتماد عليه  كافيةمبررات إلى  : ويتميز بافتقارهالتحقيق المخم 
 ً يبقى في دائرة حيث الناحية المنطقية أو الموضوعية، اء من ، سومعرفيا

 .1الظن الضعيف أو التخمين غير الموثوق

لكن في جميع الأحوال لا يمكن بناء معرفة منضبطة من دون قضايا 

 . بلأساسية واضحة تتحكم فيها، وعلى رأسها مبدأ عدم التناقض المنطقي

ه إلا ن فيما من أحد أراد الطع ان هذا المبدأ هو اشبه بالشيء المقدس الذي
 وكان هو المطعون.

كما من غرائب طه في هذا الصدد، انه اعتبر نقيض الحقيقة هو 
. في حين لا يختلف اثنان على 1الاشتباه، ونقيض نسق الدليل هو القصص!!

 ان نقيض الحقيقة هو نفيها. 

                                                

 .ظر: علم الطريقةان 1



 

135 

 

ما لا وعلى هذه الشاكلة قوله: ان المتناقض التصديقي لا حكم فيه، وان 
. في حين يفترض ان يقول ان المتناقض التصديقي فيه 2حكم فيه فهو مشتبه

 حكم واضح وهو الاستحالة لا الاشتباه.

*** 

وم إن كل ما تقد م عرضه من آراء طه عبد الرحمن ورد في بحثه الموس
لة )اسطورة الفلسفة الخالصة( المنشور ضمن ندوة بعنوان )العقل ومسأ

هج( م، وأعيد نشره لاحقاً ضمن كتابه )سؤال المنعا 1997الحدود( عام 

م . غير أنه في كتاب )حوارات من أجل المستقبل( الصادر عا2015سنة 
ً ، مُ ، عاد ليبُدي اتفاقاً مع ما يعُرف بـ"المنطق غير الاتساقي"2000  تراجعا

إلا  لنسقعن رفضه السابق لمبدأ عدم الابتذال، الذي يشترط ألا تقُبل في ا
 لمتسقة أوغير المتناقضة.الأدلة ا

و هوقد أشار في هذا السياق إلى أن المنطق الصوري ليس جامداً، بل 

ة نطقيكيان متطور، مر  عبر التاريخ بأطوار متعددة، وظهرت منه أنساق م
 عدَُّ يث يُ حمتنوعة في مختلف الحقول المعرفية، بما في ذلك الحقول الأدبية؛ 

بدأ ة ومهائية وعقلية، مثل مبدأ الهويبعض المبادئ التي طالما اعتبُرت ن

 الحال ا هوعدم التناقض ومبدأ الثالث المرفوع، قابلة للنقض أو الإلغاء، كم
ة سطورفي ما يعُرف بـ"المنطق المجانب للاتساق" أو ما أسماه في بحث )ا

ه نه بأنر عالفلسفة الخالصة( بـ "المنطق غير الاتساقي"، كما أشرنا. وقد عب  

من درَج ضعن مبدأ عدم التناقض، إذ تُ  -مثلاً  -يسُتغنى فيه  منطقٌ حسابي
 مسل ماته قضايا تجمع بين النقيضين.

مبادئ ثابتة تكون بمنزلة »ثم خلصُ إلى أنه لا يمكن الحديث عن وجود 
مبادئ العقل دون غيرها، إنما الشيء الذي يبقى ثابتاً، هو انك عندما تختار 

تاج من هذه المسل مات، ينبغي لك الالتزام مسل ماتك وتختار قواعدك للاستن

بها إلى النهاية في ترتيب النتائج عليها، فحينئذ لا يبقى للعقل من معنى الا 

                                                                                                                      

 .132سؤال المنهج، ص 1
 .133المصدر السابق، ص 2



 

136 

 

كونه عبارة عن التقيد بالنسق الذي تختاره، فالعقل اذن عقول لا بالمعنى 
القومي أو بالمعنى الفردي، وإنما بالمعنى الاجرائي، أي ان كل نسق هو 

 . «د العقول بتعدد الانساقعقل، فتعد

لذلك أخذ يذك ر بما كان يؤكد عليه في كتبه بأن العقل ليس ذاتاً قائمة في 

الإنسان، بل هو فعل من الأفعال يصدر عن الإنسان، كما يصدر عنه السمع 

والبصر والكلام.. واعتبر أن ما يؤيد هذا الرأي هو ما نراه من تطور 
 .1العقل ذاتاً ثابتة لما تطورالأفعال وثبات الذوات، فلو كان 

لكن سواء في النص السالف الذكر، أو فيما سبقه من طرح ضمن بحث 
ا ل إذ)اسطورة الفلسفة الخالصة( يتبد ى لنا سجال سفسطائي واضح. فالعق

د من الثوابت والحقائق المطلقة، لن يثبت به شيء على الإ . طلاقما جُر 

م بدأ عدة لمالتسليم بالحقيقة المطلق فمثلاً إن لم يكن هذا النص قائماً على
 ئض. التناقض، لانعدمت قيمته، ولأصبح كل قول ممكناً بحمله على النقا

عتناه ي نوهو موقف يذك رنا بمفكر ما بعد الحداثة الشهير جاك دريدا والذ
في )علم الطريقة( بصاحب "النظرية النقائضية"، حيث يتعامل مع 

ً له ان النص عبارة عن النصوص تعاملاً حراً من دون قي داة أود، فوفقا

ر " عبلإنتاج سلسلة من الإحالات اللامتناهية، فهو رسول "التعامل الحر
ل ك، إذ فليس للنص معنى نهائي، أو هو بلا معنى. عدم امكان تثبيت المعنى

قة معنى يجد نقيضه في النص ذاته، أو انه يحيل إلى معنى آخر لا علا

ً  تربطه بالأول، ويظل معنى ت وهكذا تبدو سلسلة الإحالا. النص مرجأ
نية اللامتناهية وما تتضمنه من تنافرات المعنى وتناقضاته، دون امكا

 .الحفاظ على معنى محدد، بل ولا امكانية التواصل

وهو معنى ، 2وتفضي هذه النظرية إلى أن كل القراءات متساوية القيمة
 عبد الرحمن.المتقلبة التي يدعو إليها طه مقارب للعقلانية 

                                                

 .65-64حوارات من أجل المستقبل، ص 1
 .للتفصيل انظر: علم الطريقة  2



 

137 

 

ابت لثواوالسؤال الجوهري الذي نود طرحه هنا: إذا كان العقل خالياً من 
خ لراسوالحقائق المطلقة، فكيف يمكن لطه عبد الرحمن أن يبرر اعتقاده ا

 بالإسلام، وبالتصوف، وبالأخلاق الفطرية؟!

ز هذا التناقض ما أورده في بعض حواراته، حيث نفى ثبات  ويعُز 

دية، بما فيها الحقيقة الدينية، معتقداً أن كل شيء في تغي ر الحقائق الوجو

مستمر،  وليس ثمة شيء ثابت بما في ذلك هوية الذات )الأنا(، التي لا 
وجود لها في ذاتها، بل كل ما موجود هو "الغير". فالتغير مستمر، وتصبح 

الهوية الوجودية في حقيقتها هي جمع أو وصل لهذه التغيرات. فالغيرية 

التعددية ناتجة عن حركة الزمان. وهو ما يعني ان الغيرية هي الأصل، و
والهوية هي الفرع. أو ان الجمع هو الأصل، وان الفردية هي تجريد لهذه 

 . 1الجمعية. وحتى الحقيقة الدينية متعددة بدلالة تعدد الشرائع

ة قيقلكن هذا المعنى لا يخرج عن أحد احتمالين: إما إنكار وجود أي ح

يث به، ح تقادبتة مطلقاً، بما في ذلك الحقيقة الإلهية، وهو ما يستبعد الاعثا

يقة ية كحقلإلهانه أقرب إلى الإلحاد منه إلى الإيمان. أو الاعتراف بالحقيقة ا
 ً ئمة  داثابتة دون غيرها؛ بوصفها الجوهر الثابت، وما عداها يمثل أعراضا

د عتقاان النظري، كما في التغير، وهو الموقف الذي يتناغم مع خط العرفا
 ابن عربي ومنظ ري وحدة الوجود الشخصية.

 

 الفلسفة الائتمانية ونقض عدم التناقض

من بين أغرب الاعتقادات التي أدلى بها طه ما ورد في كتابه )بؤس 

، حيث أدرج مبدأ عدم التناقض وتفريعاته 2014الدهرانية( الصادر عام 

لفلسفة غير الائتمانية، وهي تتحدد في تحت عنوان "مبادئ العقل الأولى" ل
ثلاثة مبادئ: الهوية، وعدم التناقض، والثالث المرفوع. وجعل في مقابلها 

على ثلاثة  -حسب ترتيبه  -ما أسماه "الفلسفة الائتمانية"، والتي تقوم 

                                                

 .32-31الحوار افُقاً للفكر، ص  1



 

138 

 

ً أنها تمثل  مبادئ بديلة: مبدأ الشهادة، ومبدأ الأمانة، ومبدأ التزكية، زاعما
 سلامية الحقة.الفلسفة الإ

 ية،وتعُد هذه المقابلة، بما تنطوي عليه من تحريف للمفاهيم المنطق
، لأخيرةذه امحاولة هزيلة تفُضي إلى تهافت الفلسفة الائتمانية نفسها. ففي ه

اه ا سمميضُاف إلى كل مبدأ من المبادئ الثلاثة قيد يمي زه عن نظيره في 
 بالفلسفة غير الائتمانية:

ليه هد عشيقيد مبدأ الهوية، ليقُر  بأن الشيء هو هو متى فمبدأ الشهادة 
 غيره.

 ه لاومبدأ الأمانة يقيد مبدأ عدم التناقض، ليقُر  بأن الشيء ونقيض
 يجتمعان متى كان العقل مسؤولاً.

ومبدأ التزكية يقيد مبدأ الثالث المرفوع، ليقضي بأن الشيء إما هو وإما 
 ً  .1نقيضه متى كان العمل مطلوبا

لى إبتحليل هذه المبادئ من منظور إبستمولوجي، نجد أنها تفُضي  لكن

ة. ارجينسف المنطق ذاته، إذ إن هذه المبادئ لا تكون صحيحة إلا بقيود خ
ً لهذا التصور  -فلو رُفعت تلك القيود، لكان من الجائز  كون لا ي أن -وفقا

و ه الشيء هو هو، وأن يجتمع الشيء مع نقيضه، وأن لا يكون الشيء لا
 ؟!ولا نقيضه. فأي منطق هذا الذي يقبل بمثل هذه النتائج المتهافتة

 لا -ه بحسب تصور ط -والأدهى من ذلك، أن المبادئ الائتمانية الثلاثة 

ثة د الثلالمجرايمكن تأسيسها أو تبريرها، ما لم تبُْنَ أصلاً على مبادئ العقل 
 قة: مفارهنا تتجلى الالتي رفضها، زاعماً مخالفتها للفلسفة الإسلامية. و

اً كيف تنهض فلسفة تد عي الأصالة الإسلامية، وهي لا تملك أساسإذ 
 معرفي اً إلا من خلال ما تنفيه وتنبذه؟!

                                                

 .19-14بؤس الدهرانية، ص 1



 

139 

 

ً بمبادئ ال ق منطوحقيقة ان مبادئ طه الائتمانية لا علاقة لها تماما
قدنا اعت الثلاثة. فلا وجه لمثل هذا التقابل الضدي بين الطرفين، بحيث لو

يقة أحدهما فلا بد من التخلي عن الثاني. إذ الاعتماد على هذه الطرب
 خيرة. الأ المتهافتة يمكنها ان تفسح المجال للقول بأي شيء ليقابل المبادئ

عارف لمتبل ان المبادئ الائتمانية التي رآها طه مخالفة لمبادئ العقل ا

ذا هها جعل منعليها )الهوية وعدم التناقض والثالث المرفوع(؛ هي ذاتها ي
ذهب يدلالة غير مصرح بها على وحدة الوجود، كما  -كما سنرى  -المفكر 

ظ الحاف تزكيإليها العرفاء، لا سيما عند مقام الشهادة التي يترقى إليها الم

في  للأمانة حتى يصل إلى حال ان الشاهد والمشهود واحد لا غير، فليس
 الدار من ديَ ار غيره.

نتيجة، فإنه في )التأسيس الائتماني لعلم وبغض النظر عن هذه ال
ق المقاصد( تخلى عن المعنى المتهافت السابق، فجعل من مبادئ المنط

أسها ى رمية، وعلالنظرية ما يقابلها في القوة من المبادئ العملية الإسلا
  .المصلحة الشرعية

وكما قال: لما كان مجال العمل يقابل مجال النظر؛ كانت قيمه وقوانينه 

ابل قيمه وقوانينه، فالخير يقابل الصدق، والشر يقابل الكذب. كما ان تق
قانون المصلحة بحكم تضمنه للقيمتين المتضادتين جلباً أو دفعا؛ً يقابل قانون 

؛ معتبراً 1مبدأ عدم التناقض في مجال النظر، إذ الشيء لا يجتمع مع نقيضه
 . 2ض بالنسبة للنظرمبدأ المصلحة بالنسبة للعمل بمثابة مبدأ عدم التناق

وكرر هذا المعنى فاعتبر المصلحة كما صاغها الغزالي )وهي جلب 

المنفعة أو دفع المضرة( تعب ر عن قانون أو مبدأ ينزل من العمل منزلة 
قانون عدم التناقض من النظر، وانها بالتبع تحدد العقلانية العملية تحديد 

                                                

 .353ص التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، 1
 .506المصدر السابق، ص 2



 

140 

 

علها مبدءاً يتأسس عليه علم قانون عدم التناقض للعقلانية النظرية، مما يج
 .1المقاصد وليس كما ظنه الغزالي بأنها أحد المقاصد

بل زاد على ذلك واعتبر القول )بأن الشريعة وضعت لمصالح العباد( له 
من قوة البداهة ما لمبدأ الهوية، إن لم يكن أقوى بداهة، وذلك متى أخذنا 

 .2بعين الاعتبار كمال الشارع

مبدأ )التنور المؤيد( ومقتضاه جلب النور بأن  ما سبقكما أضاف إلى 

ودفع الظلمة ينزل منزلة مبدأ عدم التناقض. وبناء على هذا يكون 

التنور مؤسساً لأعلى رتبة في العقلانية العملية، فليس في الأعمال  مبدأ
 .3أعقل من العمل الذي يلتزم قيم الكمالات الإلهية مهتدياً بها ومترقياً 

ن مفف طه في )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد( قد خ وبذلك يتبين بأن
 ابقة.الس النزعة المتطرفة في نقده لمبدأ عدم التناقض كالتي وردت في كتبه

ً في بعض من كتبه السابقة تقبله للمعارف  لية لعقابل يسُتشم منه أحيانا
 الضرورية بدلالة غير صريحة. 

أشار إلى نقد ابن تيمية فمثلاً في )تجديد المنهج في تقويم التراث( 
لموازين الغزالي الخمسة في كتابه )الرد على المنطقيين( والذي اعتبرها لا 

. لكن طه رد على ابن تيمية 4تختلف عن منطق اليونان مع تغيير الفاظها

بأنه نفسه قد سل م بوجود بعض من هذه الاستدلالات في الفطرة الإنسانية، 
لشكل الأول من القياس الحملي. كما نقل عن مثل التلازم والسبر والتقسيم وا

ابن تيمية بأنه اعتبر هذه الأدلة قد مارستها الأمم في مختلف الأزمنة 

في صور هذه الموازين والأمكنة قبل اليونان وبعدها. ولا تشترك الأمم 

                                                

 .430سه، المصدر نف 1
 .387ص المصدر نفسه، 2
 .459المصدر نفسه، ص 3
(، تقديم وضبط وتعليق رفيق العجم، دار الفكر اللبناني، 2ابن تيمية: الرد على المنطقيين ) 4

 .115ص



 

141 

 

ً في مادتها، فمبادئ مقدماتها لا بد ان تكون أمراً  فحسب، بل تشترك أيضا
 . 1حتى تكون نتائجها صادقة وعادلة ضرورياً في النفوس

 هذا ما نقله طه عن ابن تيمية في وجود جملة من المعارف العقلية
 الضرورية والأدلة الفطرية دون ان يبدي اعتراضاً عليها.

 

 التناقض ووحدة الشاهد والمشهودقاعدة 

ح به في  ً لا يمانع طه من امكانية التناقض، وهذا ما صر  ن مدد عمبدئيا

 يذهب ومنها )روح الدين(، بما يوشك ان يقول بوحدة الوجود كالذيكتبه، 

د م تشاهيقة لإنك على الحق»إليها العرفاء. فكما قال في مشاهدة المتزكي لله: 
ق ما شاهدت، ولا شهدت بما شهدت، ولكن شهد وشهد على ما شهد هو الح

 و وحدههحق لسبحانه، فانت المشاهِد لا المشاهِد، وأنت الشاهد لا الشاهد. وا

الذي يشهد كل شيء ويشهد على كل شيء، ويبدو ان هذه الحال تفارق 
 .«العقل الشائع بقدر ما تصادم الاعتقاد الساذج

ي تزكثم كشف عن ان مفارقة العقل الشائع في تلك المشاهدة هي لأن الم
ه ذات أصبح يجمع بين النقيضين، إذ فعله غير فعله، ووصفه غير وصفه، بل

 متزكيبل صار هو غير هو. واعتبر هذه الرتبة التي يبلغها الغير ذاته، 

أن تتعدى حدود المنطق المعهود الذي غلب على العقول، والذي يقضي ب»
 صدق أحد النقيضين يوجب كذب الآخر، وكيف لا تتعداه وهي ثمرة عمل

لتي الية قادر على ان يجدد العقل نفسه، فما بالك إذا كانت الممارسة العق

د ع ن ها مليها الناس ليست إلا أدنى رتب العقل، ولا أدل على دونيتتعو 
ملازمتها للحس. فالعقل المعهود عقل محسوس وان اعطي القدرة على 

من  خرجهالتجريد؛ لأن هذا التجريد وإن أخرجه من مواد الأشياء فإنه لا ي
 . «صورها، لأن كل ما بني على المحسوس فهو محسوس مثله

                                                

 .367-366تجديد المنهج في تقويم التراث، ص 1



 

142 

 

مكانية التأويل العقلي لما ذكره، بحيث ينزع عن لكنه استدرك ورأى ا
، وذلك دون ان 1المشاهدة صبغة المفارقة العقلية، وذكر ثلاثة وجوه للتأويل

يتطرق إلى حل رابع متسق من دون تكلف ولا ما يوهم التناقض، وهو 
 . 2القول بوحدة الوجود التي لم يعلن عنها صراحة كلما اقترب منها

 ية.فانض الأفكار التي تتسق مع هذه الاطروحة العرويؤيد ذلك تبنيه لبع

فصحيح انه نفى الاعتقاد بمقالة الحلول والاتحاد مع اعتقاده بالشهود 

، لكنه أيد المقالات الدالة على وحدة الشهود، والتي تقول ما 3والاتصال

ى رأيت شيئاً إلا الله، أو ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله قبله وبعده وفيه.. وما إل
 . 4ذلك، واعتبرها حالات شهودية لا يطلع عليها العقل المجرد

كما استشهد بمقالة ابن عربي في ان الشهود أو المشاهدة ثلاثة أساسية، 
وهي: مشاهدة الخلق في الحق، ومشاهدة الحق في الخلق، ومشاهدة الحق 

 . 5بلا خلق

ان ومعلوم ان ابن عربي هو أبرز القائلين بوحدة الوجود بشتى ألو

ن ي حيفالتعبير، بما في ذلك تصنيفه الثلاثي السابق للمشاهدة الصوفية. 

بن انجد طه في )سؤال الأخلاق( لم يستسغ العرفان النظري كما جاء عن 
 عربي وأتباعه، لكنه في )روح الدين( أخذ يقترب من هذا المعنى.

                                                

 .288-287روح الدين، ص  1
، وذلك في معرض ترجمته التأصيلية لأحد لقد أشار طه في )فقه الفلسفة( إلى وحدة الوجود 2

( الذي مزج بين معنى وحدة الوجود كما لدى اسبينوزا immanenceمصطلحات دولوز )

ومعنى التجسد كما تقرر في الديانة المسيحية، لكنه صرف معنى التجسد أو التشبيه ليكون 

ان »ان المواجدة، وهي مناسباً لمجال التداول التراثي، وعب ر عن المصطلح المناسب لذلك بعنو

ً به، لا باعتبار ان العالم قائم به ، 2)فقه الفلسفة، ج «الإله لا يفارق العالم باعتباره قائما

 .(409و 403ص
 .284-283روح الدين، ص  3
 .286-285المصدر السابق، ص  4
 .286المصدر نفسه، ص  5



 

143 

 

وفي موقف آخر رأى أن المتزكي المشغول بشهود ربه لا يلبث ان 
 شهودهدرجة أخرى فيدرك انه لا يملك من أمر شهوده نفسه شيئاً، فيرتقي 

غيب بة يهو بعينه شاهد من عنده تعالى يشهد به وله، ثم انه يترقى إلى رت

كان  إنمافيها عن شهوده بمشهوده، فيعرف انه لم يكن على الحقيقة شاهداً و
، ولا نفسهولمشهوداً به، وان الشاهد الحقيقي هو الله. فهو الذي شهد بنفسه 

(. هديةأحد سواه شهد به وله. وهكذا يتحقق المتزكي بمعنى )وحدانية الشا
 أي الشاهدية لله وحده. 

ف الله بأنه الشاهد  واستعان بهذا الصدد بنص عن الغزالي يعر 
 . 1والمشهود

 ". الشخصية مقالة "وحدة الوجود معلكن هذا المعنى لا يتسق إلا 

ي البغدادئد من حيث الأساس إلى الجنيد كما ان تصوير هذا الحال عا

ده من بع -فهو من زرع في نفوس المتصوفة . خلال القرن الثالث الهجري
 ود. مضامين آية الميثاق أو الذر، حيث المعنى الدال على وحدة الشه –

د بأنه: الجنيد فقد كشف  عن هذا المعنى العرفاني من خلال وصف الموح ِ

س بينهما ثالث، تجري عليه تصاريف تدبيره في شبح قائم بين يدي الله لي»
مجاري أحكام قدرته، في لجج بحار توحيده، بالفناء عن نفسه وعن دعوته 

الحق له وعن استجابته له، بحقائق وجوده ووحدانيته في حقيقة قربه بذهاب 
 . 2«حس ه وحركته لقيام الحق له فيما أراده منه

على وحدة الشهود، وحالة الاستذكار فقد وظ ف الجنيد آية الميثاق للتدليل 

التي يتوصل إليها المتصوف في اعادة الشاهدية من جديد، كما هو حال 
النظرية الافلاطونية. وهي التي أعاد طه توظيفها على نفس الخطى 

والطريق. لكنه ادعى في )سؤال السيرة الفلسفية( بأن أغلب الباحثين 

                                                

 .388المصدر نفسه، ص  1
ضمن رسائل الجنيد، تحقيق علي حين عبد القادر، دار ابو القاسم الجنيد: رسالة التوحيد،   2

ً  . وانظر61م، ص1988الكتب المصرية،  -42: كتاب الميثاق، ضمن نفس الرسائل، صأيضا

43. 



 

144 

 

يتكلم عن العالم الإلهي والذي  ينسبون نظرية الاستذكار إلى سقراط الذي
 . 1سماه افلاطون بعالم المثل

واستناداً إلى نظرية الاستذكار اعتقد طه بأنه لما خرج الإنسان الغيبي 
إلى عالم الشهادة بقي يحمل آثار الكينونة الغيبية في روحه وتمثلات هذه 

ر الآثار الروحية في شواهد غيبية ومعان روحية وقيم خُلقية. وأن الأم

الغيبي هو نور كاشف لطريقة الحياة. فهذا النور هو ما حمله الإنسان من 
. لهذا رأى أن الحقائق 2عالم الغيب، وهو سبب وجود النور في عالم الشهادة

لا تدُرك على ما هي عليه إلا بطريق الروح، وليس بطريق العقل، واستدل 

الخالصة هي  على ذلك بأن الروح لطيفة نورانية لا جسمانية، والحقائق
نفسها لطائف، ولا يدرك اللطيف إلا اللطيف، فيلزم ان التخيل الذي يكون 

احق بمقام المثالية بالنسبة لغيره هو التخيل الذي يصدر عن مقام الروح، 

وهي التي تنتسب إلى عالم فوقي لا جسماني؛ مذكرة بأصل الفطرة يوم 
 . 3الإشهاد الإلهي

 البشر ان لواقع تماماً. إذ نعلم ابتداءاً لكن هذا التصوير يخالف حقائق ا
جد  يويتعلمون في البدء من الحس بعد الولادة. وخلال مرحلة من العمر لا

ل لخيامصدر آخر يمد البشر بغير هذا الحس والذي يترتب عليه الخيال. فا

سي الذي ينشأ من البشر هو ذو مصدر حسي واضح. فالمعنوي لا يسبق الح
الحس بلمراحل النمو الإنساني. وان الخيال مرتبط من حيث العمر الزمني 

م ، رغتماماً. والغريب ان طه يجعل الخيال يصدر عن مقام الروح لا الحس

جية لخاراان التشابه بين الخيال والمصدر الحسي كما يتمثل بعالم الأجسام 
ر هو في غاية الوضوح. لذا كيف يمكن ان يكون عالم التخيل مصدره غي

ه للحس؟ بل هو لازم من لوازم الارتباط الحسي منذ حسي، وهو مشاب

صة لخالالطفولة البشرية فما بعدها، وذلك على خلاف التجريدات العقلية ا
 التي لا تجد تشابهاً بينها وبين عالم الحس. 

                                                

 .130سؤال السيرة الفلسفية، ص  1
 .275شرود ما بعد الدهرانية، ص  2
 .483-482سؤال السيرة الفلسفية، ص  3



 

145 

 

 ى لامع هذا لو اقتنعنا جدلاً بطريقة طه؛ لكان حال الادراكات الأخر
ائمة قعن مقام الروح بما يجعلها يختلف عن حال الخيال، وهي أنها تصدر 

حبنا ن صاعلى نظرية الاستذكار لأصل الفطرة يوم الإشهاد الإلهي، بدلالة أ

 دامهيجعل من الصوفي يتخذ من المعنوي وسيلة لتبيان الحسي، ومنه استخ
ك ي ذلللتعقل، فيصبح مصدر التعقل متمثلاً بالمعنوي لا الحسي، وحاله ف

ذه هان  كن الصوفي من تحقيق هذه العملية لولاحال الخيال، وإلا فكيف يتم

ن الادراكات مرتبطة بأصل الفطرة. وهذا يعني ان التعقل يجب ان يكو
ره ا سط  مكالخيال نابعاً عن الفطرة لا الحس، وهو من اللوازم التي تخالف 
 هذا المنظ ر في كتبه السابقة من رد التعقل إلى الحس لا الفطرة.

ها سي ذاته، حيث انه من المدركات التي يدركبل يشمل الحال حتى الح

و هالصوفي من خلال المعنوي. وبالتالي ان أصل الإدراك الحسي ينبغي 

خر آبير الآخر ان يعود إلى الفطرة ومقام الروح في عالم الإشهاد. وهو تع
 عن نظرية الاستذكار الافلاطونية.

)سؤال السيرة وهذه النتائج يمكن تأملها بما نص  عليه هذا المفكر في 
الفلسفية(، ففي معرض رده على ابن باجة، اعتبر الصوفي يعمل على تقديم 

الأسماء المعنوية على الأسماء الحسية، بل ويتوسط بالأسماء المعنوية في 

أمر الأسماء الحسية. فمثلاً لا يتوسط بالبصر في أمر البصيرة؛ تصوراً لها 
ً بها، وإنما يتوسط بالبصيرة في ام ً له وعملاً به. وتحققا ر البصر؛ ادراكا

لذلك فهو يعتبر الصوفي يتخذ من المعنوي وسيلة إلى تبي ن الحسي، حيث لا 

يدرك الحسي ولا يعمل به بمجرده أبداً، مما يجعل رتبة المعنوي من الحس 
عند المتصوف بمنزلة رتبة المعقول من المحسوس عند المتنظ ر )العقلي(. 

فته بما يشبه ما ينتهي إليه المتنظ ر في علمه، لذا فالمتصوف يبدأ في معر

منزلاً إياه أعلى الرتب. بل انه يؤسس قواه الادراكية الأخرى على هذه 
ً لا من  الحقيقة، يتخيل ما يتخيل ويتذكر ما يتذكر ويتعقل ما يتعقل انطلاقا

 .1الحسي كما تقرر عند المتنظ ر وإنما من المعنوي الذي من وراء الحسي

                                                

 .313-312المصدر السابق، ص  1



 

146 

 

ية ان من لوازم هذا الطرح القول بأن جميع المدركات البشروبلا شك 
ً لما كرره في عد كتبه  د منبما فيها العقلية لا تمت  إلى الحس بصلة خلافا

 اراتالسابقة. ويمكن ان ينسجم هذا الطرح بما جاء في حوار له ضمن )حو

ية ، حيث ادعى بأن القوى الادراك2000من أجل المستقبل( الصادر عام 
ن مسان على اختلافها متصلة بعضها ببعض، ففي القوة الحسية بعض للإن

 العقل، وفي القوة العقلية بعض من الروح، والعكس صحيح، كما سبقت
 الإشارة إليه. لكن مع ضرورة اعتبار ان الروح هي الاساس.

 

 



 

147 

 

 

 

 

 

 

 

 القسم الثالث

 الثيولوجيا الطاهية

 

 



 

148 

 

 تمهيد

 

ً يقوم على النسبيسبق أن رأينا كيف تبن ى طه عبد ا ة لرحمن موقفا
د ، وتُ المعرفية الضيقة، حيث تفُرغ المعرفة العقلية من طابعها اليقيني جر 

ؤال سثور يمن القدرة على توليد نتائج محكمة أو دقيقة. لكن عند هذا الحد، 

يزة مركزي: كيف تعامل طه مع مسألة إثبات وجود الله، التي تعُد الرك
 خلاق أيضا؟ًالأساسية للدين، بل وللأ

بات إث ويقودنا هذا التساؤل إلى مشكلات موازية لا تقل أهمية عن مسألة
 لعقلاوجود الله ذاتها، كمسألة إثبات الحقيقة الشرعية، والعلاقة بين 

 والنص، والمنهج التأويلي في فهم الدين.

ن وبذلك، يتناول هذا القسم أربع إشكاليات رئيسة، نعرضها في فصلي
 تي:على النحو الآ

 

  



 

149 

 

 سادسالفصل ال

 الإشكالية الدينية

 

 يتناول هذا الفصل ثلاث قضايا محورية: 

 أولها يتعل ق بموقف طه عبد الرحمن من مسألة إثبات وجود الله.

 .وثانيها يدور حول طريقته في إثبات الحقيقة الشرعية أو الدينية

ره لطبيعة العلاقة بين العقل والنص ا  ي.ينلدأما ثالثها فيتناول تصو 

 

 أولاً: إثبات المسألة الإلهية

، كما على وجود الله والمنطقية بالأدلة العقلية عبد الرحمن لم يقتنع طه

ح بذلك في كتابه )العمل الديني وتجديد العقل(. ورأى أن أصحا ب صر 
يني ل يقالنظر العقلي المجرد من الفلاسفة والمتكلمين لم يتفقوا على دلي

تخلى يأن  ية؛ بل إن بعضهم يتمس ك بدليل ثم لا يلبثواحد في المسألة الإله
 ائرةدعنه. واعتبر أن أدلتهم لا ترتقي إلى مستوى اليقين، بل تبقى في 
 الظن، مستعرضاً في ذلك أربعة محاور توض ح هذا الموقف، كالتالي:

 .ثنانالأدلة المطروحة ليست صوراً استدلالية لا يختلف حولها ا إن ـ1

وجود الإلهي صوراً استدلالية مجردة، بل تحمل ليست أدلة ال ـ2
ان مضامين ترتبط بالمعتقدات والمقاصد، وكلما ازدادت صلتها بهذه، ك

 تأثيرها في المخاطب أعمق، ما يعني أنها غير برهانية ولا قطعية.

 .صحة الدليل المنطقي ليست شرطاً كافياً للبرهنة على وجود الله ـ3



 

150 

 

شرطاً ضرورياً للبرهنة على وجود الله،  صحة الدليل المنطقي ليست ـ4
فقد يحصل إثبات الوجود بدليل تنطوي صورته على قسط من الفساد، كما 

 .1في الحجاج الطبيعي

 ميعوالحقيقة أن غياب الاتفاق على دليل معين لا يكفي بذاته لنقض ج

برة الأدلة أو إبطال مشروعية الاستدلال العقلي من حيث الأساس. فالع

سوف لفيلافاق الناظرين فقط، بل في تحليل الأدلة ذاتها، كما فعل ليست بات
فِ عمانوئيل كانت حين تناول بعمق مختلف براهين وجود الله، ولم يكت

رين لناظابمجرد الإشارة إلى التباين بينها، ولا بلحاظ غياب الاتفاق بين 
 فيها.

ن كالإمولا شك أن بعض أدلة الفلاسفة والمتكلمين متقاربة، كدليليَ ا

ماد لاعتلوالحدوث، وقد سبق لنا إصلاح هذين الدليلين بما يجعلهما قابلين 
اهر ي الظوما فالعقلي. هذا بالإضافة إلى الدليل القائم على النظُم المعقدة، ك

خرة ي )صفالحيوية، وارتباطها بمنطق الاحتمالات، مثلما أشبعناها تفصيلاً 
 الإيمان(.

يله تحللنظر الداخلي إلى بنية "الدليل" ومن هنا، لم ينتهج طه أسلوب ا

مة لقائامن حيث شروطه ومقد ماته ونتائجه، بل اكتفى بالملاحظة الخارجية 
 لسفيعلى تشت ت الآراء حوله. وهذا مسلك لا ينهض إلى مستوى النقد الف

 الجاد.

والغريب أنه مالَ إلى ترجيح طريقة أهل الذوق على المناهج الفلسفية في 

إثبات هذه المسألة، معتبراً التجربة الحية أساساً في هذا الباب،  التوصل إلى

. لكن هذه الطريقة نفسها 2مع اشتراط عدم الميل إلى شبهات الدليل النظري
هه من نقد خارجي، أي تخضع لنفس المعيار الذي طرحه في  تخضع لما وج 

ألة المساءلة الخارجية، إذ إنها أيضاً لا تحظى بإجماع المهتمين بالمس

                                                

 .29-28لعمل الديني وتجديد العقل، صا 1
 .169المصدر السابق، ص 2



 

151 

 

الإلهية. بل إن ما اقترحه من بدائل لا يرتقي إلى مستوى الدليل، لافتقاده 
 الحد الأدنى من القوة المنطقية.

فمن الغرابة بمكان أن يحاول إثبات وجود الله من خلال الاستدلال 
بالفرع على الأصل، وليس العكس. فقد عد  أقرب البراهين إلى الألوهية ما 

عة على الآمر والناهي، بوصفها أعم صفات الله، أي يسُتدل فيه بأفعال الطا

انه آمر ناه، وأخص صفاته هي أنه إله. لذا فمن وجهة نظره أن البرهان 
النظري في مجال الألوهية لا يقترب من الحق إلا إذا انبنى على مقولات 

عملية؛ مثل الطاعة، وكذا طلب المغفرة والتوبة، وطلب الاستدلال على أهم 

لهية؛ مثل الآمر والناهي فالغفور والتواب والرحيم وشديد الصفات الإ
 .1العقاب

ة رابوواضح ان الأدلة التي قد مها طه على وجود الله هي في غاية الغ
ل خلا والضحالة. فالمسلك الذي اقترحه مقلوب منطقاً، حيث الاستدلال من

 تهاالفرع على الأصل. رغم ان من المحال إثبات الألوهية من خلال صفا

فقد  الفرعية، كصفة الأمر والنهي. إذ يفُترض تأسيس العرش قبل الفرش.
بية لربويكون الإله موجوداً من دون أمر ونهي، كما هو الحال في الرؤية ا

Deismليم.. ثم إن جعل الآمرية أعم صفات الإله يفتقر إلى المنطق الس  

ً على الصفات ا لفعلية وهو في )روح الدين( جعل مفهوم الآمرية حاكما

للإله، وكما اعتقد انه لا خلق إلا بأمر يقتضيه الخلاق، ولا رزق إلا بأمر 

يقتضيه الرزاق، فيتقدم الأمر على الخلق والرزق. فلولا أمر الله ما تحقق 
الخلق ولا الرزق. وأوامره القدسية لا تنفك تتوارث من غير انقطاع. 

دايته، وهي الأصل والآمرية بحسب هذا التصور هي التي تحدد خيريته وه
 .2الأول الذي يرد إليه كل شيء

                                                

 .76المصدر نفسه، ص 1
 .369روح الدين، ص  2



 

152 

 

ً لهذا المنطق، فإن صفة الآمرية هي في حد ذاتها محكو مة لكن خلافا
ة ه الصفلهذ بالصفات الذاتية للإله، كالعلم والإرادة والقدرة. لذلك لا يمكن

 ً  .ان تتميز بالتعميم على الصفات، ولا ان تكون حاكمة عليها جميعا

 خيرية والهداية لصفة الآمرية يعيدنا إلى التصوركما أن خضوع ال

لا  ،اللهالأشعري، وهو التصور الذي يجعل القيمة الأخلاقية تابعة لإرادة 
 قائمة بذاتها، الأمر الذي ينُافي أصالة القيم وموضوعيتها.

وعلى نفس هذه الشاكلة، استدل طه على الألوهية من خلال النظر في 

ً وأفعالاً  ، بدلاً من النظر في ذات الحق، حتى يتحقق ذات العبد أوصافا
. كما اعتبر الذين 1بالتبعية الأصلية بتعرف الحق له تفضلاً منه وتودداً 

التزموا التجربة الحية ودليل المحبة قد تبينوا ان الوجود الإلهي لا يمكن 

الاستدلال عليه بالأدلة العقلية، وإنما هذا الوجود هو الذي يتعرف للمستدل 
ربته الحية تفضلاً ومن ة من الله. ومن ثم فدليل الوجود الصحيح عند في تج

أهل الذوق ليس على وجود الله، بل على وجود العبد، وليس إثبات الربوبية 
 .2وإنما إظهار العبودية

 بما لفاً سهذا على الرغم من ان اظهار العبودية لا يتحقق من دون التسليم 
 يقابلها في الأصل. 

طه إلى دليل قطعي على وجود الله، بل يرى أن ما  وبذلك، لا يصل

يجُدي في هذا الباب ليس البناء النظري المتماسك، وإنما مقدار الاقتناع 
 .3الذي يتركه في نفس المخاطَب

ً في المسألة الإلهية، لكنه  والأغرب مما سبق، أن طه لم يجد دليلاً يقينا
ح بذلك وهو في مع هذا اعتبر خبر الواحد المحقق يفيد اليقين،  كما صر 

. هذا على الرغم 4معرض رد ه لنظرية أسماء الله الحسنى إلى الخبر الروائي

                                                

 .170العمل الديني وتجديد العقل، ص 1
 .160المصدر السابق، ص 2
 .29المصدر نفسه، ص 3
 .173المصدر نفسه، ص 4



 

153 

 

من أن صحة هذا الخبر تتوقف على شروط لا تفي بما يجعله يتصف 
بالقطع. في حين أن قضية أساسية كإثبات وجود الله لا يمنحها وزن اليقين 

 مثلما منح هذا الفرع الروائي. 

 

 بات الحقيقة الشرعية ثانياً: إث

في معرض نقده لأبي بكر الرازي، كما في )سؤال السيرة الفلسفية(، 
ذكر انه لا مجال للعقل المجرد ان يثبت الحقيقة الشرعية بالدليل القاطع. 

فهذا العقل الذي يناسب إدراك الظواهر وتجريدها ليس هو عين العقل الذي 

لذلك فإن العقل الذي يوصل إلى يناسب إدراك الشرائع المنزلة وتسديدها. 
 . 1الحقيقة الشرعية إنما هو العقل المسدد لا المجرد

وأعاد هذا المعنى في كتابه الأخير )السيرة النبوية والتأسيس الأخلاقي(، 
حيث اعتبر العقل المجرد لا طاقة له بإدراك حقيقة النبوة فضلاً عن 

رتبة التسديد. وهو قد الاستدلال على ضرورتها، بل معرفة ذلك تعود إلى 
عزا عجز العقل المجرد عن معرفة النبوة إلى ان قدرته تنحصر في تناول 

"الوقائع" لا تتعداها، في حين ان النبوة عبارة عن تبليغ "القيم" إلى البشر 

لكونها مشتقة من الكمالات الإلهية. وان العقل المجرد متى ما تعاطى النظر 
 .2لى قطع صلتها بالكمال الإلهيفي واحدة من هذه القيم، صار إ

لذلك أشاد باستدلال ابن النفيس على ضرورة النبوة من خلال الحاجة 
إلى الأخلاق، مؤكداً بأنه لا أنسب لمقام النبوة من استدلال يدور على القيم 

 . 3الأخلاقية، باعتبار ان النبوة هي جملة من القيم ذات أصل إلهي

يتوسط بين العقلين المجرد والمؤيد،  وهذه هي مهمة العقل المسدد الذي

وفق التقسيم الطاهي. وعليه أعاد التأكيد على هذا التقسيم في سياق حديثه 

                                                

 .204-203سؤال السيرة الفلسفية، ص 1
 .60-59الأخلاقي، صالسيرة النبوية والتأسيس  2
 .65المصدر السابق، ص 3



 

154 

 

ح  عن الاستدلال على الحقيقة الشرعية في )سؤال السيرة الفلسفية(، فصر 

، مع مراعاة تفاوت هذه «عقول البشر ثلاثة لا عقلاً واحداً »بالقول: ان 

 .1العقول في الكمال

غير أن التعبير عن أن للبشر "عقولاً ثلاثة" لم يكن موفقاً، خاصة وأن 

طه نفسه في )تجديد المنهج في تقويم التراث(، كان قد أي د رأي ابن تيمية 
 . 2القائل بأن العقل ليس جوهراً كما ذهب فلاسفة اليونان، بل هو عَرض

سائر أفعال وكما أك د في العديد من كتبه بأن العقل مجرد فعل إدراكي ك

العقل على نقيض ». بل واعتبر 3الإدراك الحسي من سمع وبصر ولمس

الرأي الذي جمد عليه الفلاسفة منذ زمن اليونان هو نفسه فعل منبعث من 

الجسم انبعاث سواه من الادراكات منه، وعلى علو شأنه يبقى حاملاً لأثر أو 
 . 4، لذا لا عقل خالص بإطلاق«آثار لمادية الجسم

تب على هذا الموقف أن لدينا ثلاثة أفعال وظيفية تتفاوت في كمالها، ويتر

لكنها تبقى صادرة عن كينونة جوهرية واحدة هي من تقوم بهذه الأفعال 
المتفاوتة، سواء اصطُلح عليها بـ "العقل"، أو بـ "القلب" كما هو الحال عند 

 .5ابن تيمية، وهو الاصطلاح الذي تبن اه طه

، يرةه الأفعال منبعثة من الجسم يفُضي إلى نتيجة خطلكن القول إن هذ

فية، لمعروهي أن العقل المسدد، وكذا العقل المؤيد، سوف يفقدان قيمتهما ا

نظمة ها أإذ يغدو شأنهما كشأن الوظائف الفسيولوجية الأخرى التي تتحكم في
هاز الجسم، كالجهاز العصبي مثلاً، حيث يصبح التحكم فيهما كتحكم الج

 ي في هضم الطعام وامتصاصه. الهضم

                                                

 .204سؤال السيرة الفلسفية، ص 1
 .357تجديد المنهج في تقويم التراث، ص 2
 .463انظر مثلاً: سؤال السيرة الفلسفية، ص 3
 .482المصدر السابق، ص 4
 .358تجديد المنهج في تقويم التراث، ص 5



 

155 

 

فت تها بما يحمله من -ولو تغاضينا عن إشكالية المنشأ الجسماني للعقل 
ورك زنا على مقارنة العقول الثلاثة في إدراك الحقائق  -معرفي 

ري الموضوعية؛ لتبي ن أن العقل المجرد يظل هو الشرط الأساس والضرو

 لحقيقة. واة أو معنوية متعاليةفي كل عملية إثبات، سواء تعلقت بحقائق مادي
ها دراكإالشرعية ليست استثناء من ذلك، خلافاً لما ذهب إليه طه حين جعل 

ً على العقل المسدد دون المجرد. بل إن العقل المسدد  قل الع ومجمل -وقفا
 لا يقوم له مقام دون تأسيسه على العقل المجرد. -العملي 

، اقضة مشروطة بمبدأ عدم التنفمن الناحية الابستمولوجية، إن المعرف

رفة ل معوأن العقل المسدد لا تقوم له قائمة من دون هذا الشرط. كما أن ك
ية القبل ضاياكسبية هي بحاجة إلى التسليم  بمبدأ السببية العامة، وهو من الق

ق حقائللعقل المجرد، ويتوقف عليه إثبات الحقيقة الشرعية وغيرها من ال
 الموضوعية. 

هة شب نك ر لمكانة العقل المجرد في تأسيس الأخلاق يؤدي إلىبل إن الت

 ً و ، أخطيرة، مفادها أن منشأ القيم الأخلاقية لا بد أن يكون اجتماعيا
ق يتناس تجاهبايولوجياً، أو نفسياً، أو غير ذلك من العوامل الطبيعية، وهو ا

ت ن إثباأل حامع ما أقر  به طه قديماً من أن منشأ العقل عائد إلى الجسم. وال

 مجردالمنشأ المعنوي للأخلاق لا يمكن أن يتحقق إلا باعتماد العقل ال
 قي(.وضروراته القبلية، كما بي ناه تفصيلاً في )فلسفة النظام الأخلا

ائد عية فبفعل العقل المجرد أثبتنا ان مصدر اللزوم في القضايا الأخلاق
عي لواقع الموضوإلى الضرورة الحدسية، وليس إلى الحس والتجربة أو ا

 الخير عيارالمشهود. ومن خلال التحليل تبين لنا ان هذا اللزوم يتحدد وفق م

والصلاح، حيث انكشف بأن جوهر القضية الأخلاقية يستلزم الخير 
شرط و الهوالصلاح الراجحين. كما تبين بفعل هذا التحليل أيضاً أن الوجود 

عية ت نورورة ان تتوفر صفاالأول لقيام النظام الأخلاقي، بالإضافة إلى ض

ادة.  الإرتمثل علة قيام هذا النظام، وعلى رأسها الحياة والعقل والقدرة و
يث ومن دون هذه الصفات لا يمكن تصور أي نظام أخلاقي، ولا حتى الحد

 عن حقيقة شرعية أو مسألة دينية.

لذلك لا معنى للحديث عن العقل المسدد من دون اعتبارات سابقة للعقل 



 

156 

 

جرد. أو أن الكلام عن العقل المسدد دون النظر في اعتبارات العقل الم
 المجرد، هو كلام يفتقر إلى الأساس الذي يبرره معرفياً.

 

 ثالثاً: إشكالية العقل والنص

قبل الخوض في عرض وجهة النظر الطاهية، يجدر التنبيه إلى أن 

ض تعار بوجود قد توهم -كما شاع في تراثنا  -المقابلة بين العقل والشرع 
ول  يقلابين العقل من جهة، والدين الإلهي المنزل من جهة أخرى. وهذا ما 

 عند به أحد من علماء الإسلام وفلاسفته الذين رجحوا العقل على النقل

 ، بلالتعارض. فالمقصود ليس مقابلة العقل بالشرع من حيث هو وحي إلهي
ً مع الم مقابلة العقل بظاهر النص اللغوي الذي قد يتعارض ات سل مأحيانا

د العقلية. ومن ثم جرت عادة المتكلمين وغيرهم على ترجيح العقل عن

ة التنافي مع ظاهر النص، دون أن يمنعهم ذلك من الاختلاف حول طبيع
 القواعد العقلية المعتمدة.

قل فهذا ما كان يعنيه المتكلمون وغيرهم من علاقة التعارض بين الع

 هذه العلاقة على نحو مغاير، كما جاء في والنص، لكن طه أعاد رسم

ا . فبداية رفض ما كان متداولاً في تراثن2000)سؤال الأخلاق( عام 
تصور ا الالإسلامي من المقابلة بين العقل والشرع أو النص، معتبراً أن هذ

 مييزمستمد من نظرية أخلاقية دخيلة، تقوم على مسلمات مغشوشة مثل الت

صدد قال ببين العقل والقلب، أو بين العقل والحس. وبين العقل والشرع، أو 
جعل التفرقة بين العقل والشرع: يترتب عليها محاولات الجمع بينهما و

ً للآخر أو مكملاً له، أو جعل كل واحد منهما طريقه ستقل الم أحدهما تابعا
 من دون تلاقي. واعترض على هذه المسل مة من جانبين، كالتالي: 

عض ن العقل والشرع جاءت بعد استئناس المسلمين لبإن التفرقة بي -1

ها أولا الأفكار اليونانية قبل عهد الترجمة، ثم تتاخمت بعد الترجمة كما
 الفلاسفة المسلمون اهتماماً بالغاً.



 

157 

 

ق لا يبين  -2 إن التفرقة بينهما توقع في مغالطة الإبهام، حيث الذي يفر 
الشرع. إذ يجوز ان يكون الوجه الذي تحصل به المقابلة بين العقل و

التفريق بينهما حاصلاً من خلال المصدر، فمصدر العقل هو الإنسان، 

ومصدر الشرع هو الإله. كما يجوز ان يكون التفريق من خلال المضمون، 
فمضمون العقل إنساني خالص، ومضمون الشرع إلهي خالص. كذلك 

والبيان، فكيفية  يجوز ان يكون التفريق من خلال الكيفية، أي كيفية القول

العقل إنسانية خالصة وكيفية الشرع إلهية خالصة. وقد اعتبر هذه الوجوه 
 .1كلها فاسدة

ن ورأى في مقابل تلك الأوجه إمكانات بديلة، وهي انه يجوز ان يكو
ً يتلقاه الإنسان من الداخل، وان الشرع عقلاً يتلقاه ن نسان مالإ العقل شرعا

في  درك الشرع في البداية هو مدرك العقلالخارج. كما يجوز ان يصير م

ان  النهاية، ومدرك الشرع عند هذا هو مدرك العقل عند ذاك. كما يجوز
ائل تكون وسائل العقل شرعية دخلت عليها الصناعات العلمية، وتكون وس

 الشرع عقلية جاءت وفق الفطرة الطبيعية. 

لمصدر وهكذا انتهى إلى ان وجوه التفريق المفترضة الثلاثة )ا

والمضمون والكيفية( لا تفيد في اقامة تمييز واضح بين العقل والشرع. 

ومن ثم رأى أنه لا تعارض ولا ابتداع ولا غضاضة في القول: إن العقل 
الإنساني إلهي، وإن الشرع الإلهي إنساني. ولا في القول: إن العقل شرع 

والشرع  داخلي، والشرع عقل طبيعي. أو القول: إن العقل شرع صناعي،
 .2عقل طبيعي

وهذا التصور يوجب الاتفاق بين العقل والشرع، فما يقرره الأول يصدقه 
 . 3الثاني، والعكس بالعكس

                                                

 .154-149سؤال الأخلاق، ص 1
 .152-511المصدر السابق، ص 2
 .157المصدر نفسه، ص 3



 

158 

 

 ً  من لكن هذا التأكيد يجعل من السهل القول بأن العقل إذا كان شرعا
ن مالشرع كعقل  منالداخل فلماذا لا يكُتفى به؟ بل هو أولى بالتمسك 

 بالداخل أقرب حضوراً ولا يحتاج إلى اكتساب الخارج، حيث الاتصال

سه السلوك الذي تؤكد عليه الصوفية. بل إن طه نف هو عين ودليل. وهو
إحدى عشرة سنة من صدور كتابه )سؤال انتهى إلى هذا المعنى بعد 

يث ح، 2011الصادر عام  )روح الدين(وذلك كما ورد في كتابه ، الأخلاق(

ه الفقف بلتكل  ا إلى ي من الفطرة دون حاجةدعا إلى استمداد الفقه الدين
كما  خليةالصناعي، معتبراً ان الشرعية المطلوبة هي الشرعية الفطرية الدا

ً فطر الله عليها الإنسان،    .كما سنفص ل القول في ذلك لاحقا

مع ذلك، لا يخلو موقف طه من التناقض، كما في )سؤال الأخلاق(، فبعد 

رع، يعود ليشترط أن يكون العقل مقبولاً حينما تأكيده على وحدة العقل والش

نه لا يمكن ان يتم الوصل أ رأىيكون على اتفاق مع الشرع أو النص. وكما 
بين العقل والشرع إلا إذا جرى بينهما بما يشبه الاتفاق، حيث يتعهد الإنسان 

ً للهوى. وقد استنبط ميثاق العقل  ً للشرع ومخالفا ان يكون عقله موافقا

بطريقته الخاصة من آية الميثاق: ﴿وَإِذْ أخذ رَبُّكَ مِن بنَيِ آدم مِن والشرع 
يَّتهَُمْ وَأشَْهَدهَُمْ عَلىَٰ أنَفسُِهِمْ ألَسَْتُ برَِب كُِمْ ۖ قاَلوُا بَلىَٰ ۛ شَهِدْناَۛ أنَ  ظُهُورِهِمْ ذرُ ِ

ذاَ غَافِلِينَ﴾ الأ ، حيث اعتبر 172 \عرافتقَوُلوُا يَوْمَ الْقِياَمَةِ إنَِّا كُنَّا عَنْ هَٰ

الشرع هو المؤسس لا العقل؛ لعلو رتبته على الأخير واستغنائه بنفسه، 
ومن ثم حدد فارقاً بين عقل يعقل الأشياء عن نفسه )منفصل(، وعقل يعقلها 

عن ربه )متصل(. ووفق تأويله الغريب للآية، فإن حادث الميثاق حقق 
 .1الجمع بين العقل والشرع

ر طه الم قابلة التي انشغل بها المسلمون كما لو كانت قائمة بين لقد صو 

ه مسلم كما أوضحنا  "العقل" و"الشرع المنزل" نفسه، وهذا وهم لا يقُر 
سلفاً، بل جاء هذا التقدير من قبل البيانيين للطعن في الاتجاهات العقلية التي 

العقل تعتبر النص قابلاً لأكثر من فهم. والمقابلة في هذه الحالة ليس بين 
والنص الشرعي، بل بين العقل وظاهر النص كلغة، أي أن المسألة تتعلق 

                                                

 .160-157المصدر نفسه، ص 1



 

159 

 

بفهم النص لا بمصدره. وكان الأجدر بهذا المفكر أن يقف إلى جانب 
 المسلك العقلي لتمس كه بمبدأ التأويل.

لكن  ين،ولئن بدا طه في بعض عباراته كأنه من البيانيين في قبال العقلي
ي أهل البيان، ليس فقط من حيث مسلكه الصوف مذهبه أبعد ما يكون عن

ذا هخدم واسقاطات مذهبه على النص الديني بما يجعل ممارساته التأويلية ت

وح لمفتالمذهب، بل وإقراره أيضاً بضرورة التأويل بما في ذلك التأويل ا
ح به في الجزء الأول من مشروعه )فقه الفلسفة( عام  ، 1995كالذي صر 

ا لا ة بمب ما بعد الحداثة، كذلك نقده للقراءة البيانيوذلك على شاكلة أد

 لية.يختلف مبدئياً عن المواقف العقلية في تبريرها للممارسات التأوي
اكية حكون وبالتالي فمنطلقاته القبلية صوفية وليست بيانية، ناهيك عن أن ت

ل كما يوهم.  عن الشرع المنز 

قل الع ان -في المقابل  - فهو وإن اعتبر الشرع أساس العقل، لكنه اعتبر
  الإشهاد. ميثاق إلى ذلك مرد   حيثالفطري يسبق الشرع ويؤسسه، 

ين ب قرنوا الذين الفقه أصول لعلماء نقده ضمن الحال هذا بتفصيل وقام

قل، المفهومين "الفطرة" و"العقل"، فكلما ذكروا الفطرة أردفوها بالع

م، كما في )سؤال وادعى بعضهم ان الفطرة هي العقل. واعترض عليه
 ح إلاالأخلاق(، معتبراً ان الترادف بين الفطرة والعقل لا يمكن ان يص

ً مع الأوصاف التي  بشرط رئيسي، وهو ان يكون تصور العقل متطابقا

ذكُرت في نصوص الشرع. وقصد بذلك العقل المؤيد. إذ حمل الألفاظ 
 دراك.ن الإالنوع مالقرآنية المتعلقة بمشتقات العقل، وما يقاربها، على هذا 

 واستدل على ذلك بدليلين كالتالي: 

ياق ي سأحدهما زعمه أن مشتقات العقل الواردة في القرآن الكريم تأتي ف

د لمجراالإشارة إلى الغيب، وبخاصة ما يتعلق بالعالم الآخر، وأن العقل 

ً يقينياً، إذ إنه مح طبعه. بدود قاصر عن إدراك هذه المعاني الغيبية إدراكا
ن ثم، . ومما أن العقل المسدد لا يهتدي إلى هذه المعاني إلا بصورة جزئيةك

سل ى التوإلا العقل المؤيد، الذي يمتلك القدرة عل -بحسب تصوره  -لم يبق 
 إلى المقصد النافع عبر السبب الناجع.



 

160 

 

أما الدليل الثاني فهو ان ألفاظ مشتقات العقل القرآنية تأتي مرادفة لكلمة 
دبر والتبصر، وهي دالة لديه بوضوح على معانٍ تتعلق التذكر والت

 . 1بالمغيبات، لذا ما يصدق عليها يصدق على العقل )المؤيد( المرادف لها

 ذكروبالتالي فكل ما ورد في القرآن من مشتقات العقل ومن كلمات الت
 على العقل المؤيد.  -عند طه  -والتدبر والتبصر إنما هي دالة 

كن يم في هذين الدليلين لا ينهض ببرهانٍ قاطع، بل والحق أن ما أورده

غير أن  مناقشته تفصيلاً لافتقاره إلى الدليل اليقيني على ما ذهب إليه.

د في سبيل إنكا ر اللافت هو أن طه قد لجأ إلى العقل النظري المجر 
ري، صلاحية هذا العقل ذاته، على نحو يذك رنا بموقف أبي الحسن الأشع

ق أن لفارعقل لنفي كفاءته في مجال الأحكام العملية. لكن االذي استخدم ال

ك، ن ذلالأشعري اقتصر في نقده على الجانب العملي، بينما ذهب طه أبعد م
هر لظواإذ وس ع دائرة النفي لتشمل سائر المعارف، باستثناء ما يتعلق با

ه إلي المشهودة في العالم الخارجي، في موقفٍ لا يبتعد كثيراً عما ذهب
 مانوئيل كانت.ع

وبناءً على ما تقد م، أعاد طه توجيه ما ذهب إليه بعض الفقهاء من أن 

ً ينافي العقل، معتبراً أن المقصود من هذا العقل  الشريعة لا تتضمن تكليفا
هو "العقل المؤيد"، لا ذلك الذي تربى في كنف المناهج العقلية ذات الجذور 

. غير أنه تجاوز هذا التصور 2دداليونانية الغربية، ولا حتى العقل المس

ر )سؤال السيرة الفلسفية(  لاحقاً، إذ خص  العقل المؤيد في كتابه المتأخ 
 بالأنبياء دون غيرهم.

وكرر هذا المعنى في )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد(، فاعتبر أن 
العقل الذي غلب في أذهان الأصوليين عامة مستمد من التصور الفلسفي 

                                                

 .75المصدر نفسه، ص 1
 .74المصدر نفسه، ص 2



 

161 

 

اليونان، والذي انعكس على علم الأصول في تصنيفه للأدل ة  الموروث عن
 . 1إلى عقلية ونقلية، وكأن النقل لا عقل معه، والعقل لا نقل فيه

ة" وفيأما لو رجعنا إلى مرآة ذاتنا الحدسية، وهي ما نعتبرها أداة "ص
 قيةلأخلاا بالفطرتينمشتركة لدى البشر، فسنجد أنها تقر  بكل ما له علاقة 

 ممعلو فكلاهما نوعي، فارق وجود دون من المجردة، النظرية قليةوالع
 .المنطقي بالوضوح أو الصرف، بالحدس

                                                

 .167التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، ص 1



 

162 

 



 

163 

 

 لسابعالفصل ا

 فهم النص الديني

 

في كتابه )العمل الديني وتجديد العقل( دعا طه إلى ما أسماه بـ "التسلف 

 العملي"، في مقابل "التسلف النظري" الذي تمثله الوهابية، و"التسلف

ف التسلف العملي بأنه عودة  النقدي" الذي تتبناه الحركة الإصلاحية. وعر 
النصوص الإسلامية إلينا لا العكس، على اعتبار أن أسباب هذه النصوص 

باتت داخلية ومركوزة في كيان الإنسان، ومشروطة بتكامله الروحي 

اختلال والعقلي. فحين ترتفع الموانع الناتجة عن تراكم الطبقات المعرفية و
التوازن العقلي، تحضر هذه المعاني في ذهن الإنسان وتستولي على 

ِ الَّتيِ فطََرَ  مداركه. وفي هذا السياق، دعا إلى تدبر آية الفطرة: ﴿فِطْرَةَ اللََّّ
 .1النَّاسَ عَليَْهَا﴾، باعتبارها مدخلاً لهذا الفهم

طي   ورأى أن معالجة المتسلف العملي للنصوص تستند إلى قدرته على

الطبقات المعرفية والتجربية المتراكمة، بما يتيح له استنباط مضامين 
. وقد حدد عقبتين تعترضان هذه العملية، هما: "الحقيقة 2النصوص الأصلية

التاريخية" و"الحقيقة اللغوية". ومن حيث المعالجة، رأى أن السبيل إلى 

تربية" بما يساعد تجاوز هاتين العقبتين يكون عبر "التطهير" أو "تجديد ال
على رفع تلك الطبقات المعيقة، واستعادة القدرة على التأمل، مؤكداً أنه كلما 

زاد البعد الزمني عن الأصول، تعي ن على المتسلف زيادة الأعمال اللازمة 
 .3لإزالة التراكمات العقلية

مع ذلك ففي موضع آخر من كتابه الآنف الذكر، وفي معرض نقده 

لمتمثل في الوهابية، وقع في مفارقة منهجية. فقد اعتبر أن للتسلف النظري ا

                                                

 .190العمل الديني وتجديد العقل، ص 1
 .188المصدر السابق، ص 2
 .189-187المصدر نفسه، ص 3



 

164 

 

القراءة المباشرة للنص دون تأويل هو أمر غير ممكن، لأن الوصول إلى 
معاني النصوص لا يتم إلا عبر طبقات من التجربة وشبكات من المعرفة 

المتأخرة عن زمن صدورها. فالإنسان، بحسبه، لا ينظر في النص إلا وهو 

ل بمق ومات ذاتية وسياقية، إضافة إلى مكاسب معرفية وتجريبية محم 
 .1متراكمة عبر الأجيال تتدخل في طريقة قراءته للنص

د وبهذا، يكون طه قد أجاز في موضع من كتابه )العمل الديني وتجدي
ضع ي موفالعقل( ارتفاع الموانع واستعادة الفهم الأصلي للنص، بينما قرر 

 حقة.ة اللاتأويل، نظراً لتدخل الطبقات المعرفيآخر استحالة هذا الفهم دون 

وتتعمق المفارقة حين قرر، في المصدر نفسه، أن نصوص الشريعة 

. وهي أحكام تصطدم 2ثابتة لا تتغير، ومطلقة لا تتقيد، وناسخة لا تنُسخ
 ضمنياً مع دعواه باستحالة القراءة المباشرة لتلك النصوص.

، سلك نهجاً مختلفاً في الفهم 2006وهو في )روح الحداثة( الصادر عام 

ح بأنه لا يمكن للمسلمين الدخول إلى الحداثة إلا عبر قراءة  الديني، فصر 
جديدة للقرآن. وأكد أن القراءة النبوية للقرآن دش نت الفعل الحداثي 

وأن تحقيق فعل حداثي ثانٍ لا يتم إلا بإحداث قراءة جديدة  الأول، الإسلامي
 .3ءة النبويةتجُدد الصلة بالقرا

ورأى أن وصل الآيات القرآنية بظروف بيئتها وزمانها وسياقاتها 

المختلفة إنما يمثل التحقق الأول والأمثل للمقاصد أو القيم التي تحملها هذه 
الآيات. وبالتالي انه كلما تجددت الظروف والسياقات، أمكن ان يتجدد تحقق 

محفوظة بحفظ قيمها في  هذه القيم ويتجدد الإيمان بها، فتكون الآيات
 .4مختلف الأحوال والأطوار

                                                

 .101المصدر نفسه، ص 1
 .71المصدر نفسه، ص 2
 .193روح الحداثة، ص 3
 .203-202المصدر السابق، ص 4



 

165 

 

ومن الواضح أن طه، في هذا المقام، يمنح الواقع دوراً جوهرياً في الفهم 
ً في إنتاج المعنى دون استحضار  الديني، بحيث لم يعد النص وحده كافيا

المعطيات المتغيرة للسياق الزماني والمكاني. وقد كرر هذا المعنى في 

، مؤكداً على محورية العلاقة بين النص والواقع في 1الدين(كتابه )روح 
 تشكل الفهم الإيماني.

ً آخر، يتمثل في اعتبار الأصل في  ً تأويليا بل أضاف إلى ذلك مسلكا
الة لوجوه. وعزا ذلك إلى أن هذه الأقوال لم ترد  الأقوال الدينية أن تكون حم 

ى معجمي دقيق، أو ترُكَّب بلغة تقنية صارمة يوُضَع فيها كل لفظ بإزاء معن

فيها الجمل على دلالات تركيبية مغلقة، وإنما وردت بلغة الجمهور، وهي 
 .2لغة مرنة تتسع لاحتمالات التأويل والاختلاف

 

 الفهم الديني والتأسيس الائتماني

 إلى 2022لقد ذهب طه في )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد( عام 

ً  يني،الد النص فهم تعدد مبدأ تقرير  للكلمة مخصوص تصور من منطلقا
 لا يالدين النص في الواحدة الإلهية الكلمة معاني أن رأى إذ الإلهية،

ً  الكلمات. كثرة تتسع كما تتسع فهي تتناهى،  سعىي لا المنظور، لهذا ووفقا

 عانٍ م لىإ انتباهها لفت إلى بل واحد، معنى على العقول توحيد إلى المتفهم
ً  معنى كل يكون بحيث جديدة،  لا تأويلية سلسلة في ألطف، لمعنى مفتاحا

 هنا ومن له. نهاية لا بما اللحاق يحاول النص فهم في الساعي وكأن نهائية،
  .«متناهياً  لا معنى يكون ان المَفهم في الأصل» أن إلى إلى خلص

ً  الباب يترك لم طه أن غير  التعددية هذه قيد بل مصراعيه، على مفتوحا

 مجال حددو يشاء، ما الشريعة من أحد كل يفهم أن استبعدف خاص، بضابط
 أن يجب ـ بحسبه ـ الخطابي فالفهم الإلهية، الأسماء مراقبة بتعدد التعدد

                                                

 .378-376المصدر نفسه، ص  1
 .75-74المصدر نفسه، ص  2



 

166 

 

ً  يكون ً  فهما  أسمائية مفاهيم هي الخطاب مفاهيم حيث صريحاً، أسمائيا
 .1بحق

 ا:هم ة،الائتماني رؤيته في مركزيين مفهومين إلى التنظير هذا في واستند
لة مراها يفهو لا يعد  الفطرة خلاءً معرفياً، بل  الإشهاد. وميثاق الفطرة حم 

ن ـ بحسبه ـ من  بمضمون سابق مستمد من ميثاق الإشهاد، الذي يتكو 
 والاتصال. السؤال هما: ،عنصرين جوهريين

ها فالسؤال الإشهادي يقضي بأن تتضمن الفطرة معرفة سابقة؛ باعتبار

 لالاتصا أما بربكم؟". "ألست سؤال علىالآدمي  شرطاً لإمكان الجواب
 ةلهيالإ بالأسماء معرفةفيقضي بأن تكون هذه المعرفة السابقة  الإشهادي
ً  باعتبارها  . الذات حضور لامكان شرطا

 سؤال بأن يقضي والاتصال( )السؤال العنصرين هذين بين والارتباط

 دعاءً  كان بل هام،استف مجرد يكن لم الإشهاد، ميثاق في الأول، الإنسان

 إليها استناداً  بالرب السابقة المعرفة - المعرفتين كلتا ان ثم الإلهية. بالأسماء
ً  بأسمائه، اللاحقة والمعرفة بها، وتوسلاً   ليست - بها ودعاء إليها توجها
  .2الإلهي بالتعريف وإنما الآدمي بالاكتساب حاصلة

 ة.عام البشرية لفطرةا ورثته والذي المباشر الخطابي الفهم هو فهذا

 الذي هموالف اللغة على القائم الفهم بين التمييز في مشروعه طه ويستأنف
 الفطرة. عبر المباشر الاتصال على يتأسس

 على الشرعي المقصد أسس الذي الشاطبي إليه ذهب ما خلاف فعلى
 من ينبثق الشرعي" "المفهَم أن طه يرى للنصوص، اللغوية المدلولات

 كةمل فهو وبالتالي الألفاظ. دلالات من لا الفطرية، خلاقيةالأ المعاني
  قية.لأخلامدركاته الأولى هي المعاني الفطرية وفي مقدمتها القيم ا فطرية،

                                                

 .256-253ص التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، 1
 .134-133ص المصدر السابق، 2



 

167 

 

 الأصل حيث من و"المفهَم" "المقصد" بين التمييز إلى طه ويمضي
 والاتصال: الإدراك وطبيعة

 هدلالات في تأملال بواسطة النص من الشرعي المقصد يسُتخرج فبينما
 جابةستبالا يدُرك بل النص، من ينُتزع لا المفهم فإن والسياقية، اللفظية
 الإلهي. للخطاب المباشرة الفطرية

 ىإل المخاطِب من ينُقل تعاملـي تبليغي بطابع المقصد يتسم وبينما

 وذ - هتعبير حد على - المفهَم فإن وتفسيرية، لغوية وسائط عبر المخاطَب

 نسانَ الإ الله يخُاطِب حيث ،يذك ر بالحالة التواثقية مباشرة بيةخطا طبيعة
 ان،الإنس في المقيم الله خطاب هي الفطرة لأن واسطة، دون من فطرياً،
 الرسول. عن الوحي بانقطاع ينقطع لا خطاب وهو

 حضوراً، وتلق اهوالمتفهم من الناس هو من وعى هذا الخطاب الفطري، 

 بمناهج الكلام فس ر من لا الإلهي، المتكلم مع لبهق حضر من أي تحليلاً، لا

ً  . فالمَفهَم هو مُفهَم حضوري وليسأصولية أو لغوية ً شأن  مُفهَما غيابيا
 عنه يتحدث كما اللفظية، الدلالة تحليل على يعتمد الذي اللغوي المُفهَم

 .1الشاطبي

ً  بنى قد طه فإن وبذلك ً  فهما ً للفطرة، يعُيد انطولوجيا مة كل قي يهف ميثاقيا

ل لمنزدينية إلى ذاكرة الإشهاد الأولى، وهو بذلك يفُكك مركزية النص ا

 لصالح الخطاب الباطني الحي، الذي يتجلى في وجدان الإنسان. وهذه
ل الفهم الديني من كونه فعلَ قراءة للنصوص إلى كونه  فعلَ  النزعة تحو 

لقائم اي، يلي الشخصإصغاء لنداءٍ داخلي دائم، أي إلى نوع من العرفان التأو

على الحضور والمعنى المفتوح، لا على الحجة والبرهان والمعنى 
 المحدود.

لكن هذا التصور، على ما فيه من عمق روحاني، يحمل معه مخاطر 
تفكيك معايير الفهم الجماعي، وتحويل الدين إلى تجربة باطنية نسبية، مما 

                                                

 .253-251ص المصدر نفسه، 1



 

168 

 

وحدود المعنى، ومرجعية يثير التساؤلات حول مشروعية التعدد والتأويل، 
 الشريعة، بل وربما جدواها في ظل أولوية الخطاب الفطري المتعالي.

 ابن مذهب من باقترابه يوحي المجال هذا في طه كتبه أن إلى يضاف
 النبوة بين التماهي حيث أنبياء، الحقيقيين العرفاء من يجعل الذي عربي،

مثلما لا بد ف الرسالة، بخلاف الدين يوم إلى تنقطع لا النبوة وأن والولاية،

ل عليه.  للنبي من ولاية، فلا بد للولي العارف من نبوة، وإلا فإنه غير معو 
كل ولاية لا تكون نبوة لا ›› بقوله: صراحة عربي ابن إليه أشار ما وهذا

ل عليها  . 1‹‹يعُو 

 الفهم تبنيه عبر خفي، طرف من إليه يميل طه أن يسُتشف موقف وهو

 لىع ابالب يفتح مما البياني، الاجتهادي الفهم من بدلاً  فيالصو الحضوري

 تاحتُ  ةباطني ذوقية تجربة عبر يمتد بل الرسالة، عند يقف لا للنبوة تصور
 للخواص.

ً  تمايزاً  طه يرسم المنظور، هذا ضوء وفي  الخطاب بين جوهريا
ه فالخطاب كلام إلهي موجَّ  التبليغ. وقومية الخطاب عالمية حيث والتبليغ،

للعالم بالتزكي على مقتضى التوحيد. أما التبليغ فهو كلام نبوي تعاملي 

قومي متعلق بكلام إلهي عالمي عن التزكية. وبالتالي فالتبليغ يدور على 
 . 2خطاب التزكية العالمية

 أن لىع تؤكد التي الخطيرة النتيجة إلى منطقي بشكل يقود التمييز وهذا
 طاربإ محكومة لأنها ،من دون تعميم يةمحل شريعة هي المنزلةَ الشريعة

 اعإجم يعارض الذي الأمر الكوني. الخطاب بمقتضى لا القومي، التبليغ
 افة.ك رللبش شاملة عامة خاتمة الإسلامية الشريعة في يرون الذين الفقهاء

هويتسق هذا  ه في حوار سابق من  التوج   الوجودية الحقائق أنمع ما أقر 

ً  والتغير للتحول تخضع بل الهوية، ثابتة ليست نية،الدي الحقيقة فيها بما  تبعا
 يرس خ مما الشرائع، بتعدد عليه استدل ما وهو والثقافة، والمجتمع للزمان

                                                

 صيل: النظام الوجودي.. انظر التف10، ص1رسالة لا يعول عليه، من رسائل إبن عربي، ج  1
 .346ص التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، 2



 

169 

 

 على القائم التقليدي التصور مع ويقطع الدينية، الحقيقة نسبية نزعة من
 والتعالي. الثبات

 

 والائتمان الفطرة

 من والفطرة الإشهاد، ميثاق ىعل تتأسس الشريعة أن طه اعتبر لقد

ود هي بمنزلة المحل الذي يواصل فيه تلقي السؤال الأول وشه الإنسان

ً له لازمكأن أخذ ميثاق الإشهاد منه لا يزال متواصلاً وم الأول، الاتصال ا
ر بذك على مدى حياته، وذلك على شاكلة ما سبق إليه الجنيد وإن لم يأتِ 

مع سزال يسمع نداء "ألست بربكم؟" في اسمه. فقد كان يرى العارف لا ي

ين بعلاقة م القلبه ما دام حي اً، بما يدل على استبطان المنهج العرفاني في فه
 الإنسان ورب ه. 

ً بايولوجياً، حيث حقيقت -هنا  -أما الفطرة  د ها عنفليست معطى غريزيا
ي ف، هذا المفكر هي أنها خطاب الله في وجدان الإنسان؛ سؤالاً واتصالاً 

ً وبيْناً. لذلك بر من اعت مقابل حقيقة الشريعة التي هي بلاغه اليه؛ بيانا

 لأن الصحيح ان تكون الفطرة هي الأصل الذي تتأسس عليه الشريعة نظراً 
ؤسس يالخطاب أصل، والتبليغ فرع. فالخطاب يؤسس التبليغ، والتبليغ لا 

 الخطاب، والكمال هو في الجمع بينهما بفضل هذا التأسيس. 

 الفطرة وكمال الفطرة، كمال منوبهذا المنطق، يصبح كمال الشريعة 

وفي  نفسه. الفاطر كمال من الإشهاد ميثاق وكمال الإشهاد، ميثاق كمال من

هذه السلسلة من الترابطات، تقُدَّم الفطرة على أنها دوامُ خطاب الفاطر في 
ليست مستودعاً فالفطرة ميثاقية، وانها ذاكرة إشهادية حية و .1الإنسانسر  

 ً  .2غريزيا

                                                

 .134ص المصدر السابق، 1
 .192و 128المصدر نفسه، ص 2



 

170 

 

وبعبارة أخرى، أن الفطرة ليست خزانة سلوكية كما في النظرة 
سيكية، الكلا سفيةالبايولوجية، ولا استعداداً معرفياً خاملاً كما في النظرة الفل

ب لخطاابل هي ذاكرة ميثاقية ثابتة، تحيي الإنسان بقدر استجابته لنداء 
 الإلهي المتواصل فيه.

مفطور على القيم الأسمائية،  -بحسب هذا التصور  -إنسان وعليه، فكل 

أي أنه يحمل في باطنه استعداداً فطرياً لاستحضار أسماء الله الحسنى 
بوصفها معايير التزكية والهداية. ولذلك، فإن كل إنسان مؤتمن على 

الإرادة، ومؤهل للتزكية، لأن الميثاق يجعل من الحرية والاختيار شرطاً 
 .1استجابته للخطاب الإلهي أصيلاً في

ره طه من تفسير "الأمانة" المشار إليها  ي فوقد يعُترض على ما قر 

 ض أنالنص القرآني بأنها تعني "الإرادة"، بل قد يتبادر إلى ذهن البع
ت ذا كانل: إالمقصود بهذه الإرادة هو إرادة الإنسان نفسه. وهنا يثور الإشكا

ون ن يكأومحكومة بطبيعته، فكيف يعُقل  هذه الإرادة لازمة لوجود الإنسان

ً عليها؟ إذ إن الائتمان لا يقع إلا على ما هو قابل للتص رف مؤتمنا
 لاوالاختيار، لا على ما هو مركوز في الجبلة ملازم للكينونة بحيث 

م  ر انفكاك الإنسان عنه. فكيف تكون "الإرادة" ـ وهي مقو   جوديويتُصو 
ً للائتمان؟للإنسان ـ شيئاً خارجاً عن ذ  اته حتى تجُعل محلا 

والجواب، من وجهة نظر طه، أن الإرادة المؤتمن عليها ليست هي 

الإرادة الإنسانية، بل الإرادة الإلهية. غير أن الإشكال يظل قائماً، إذ إن طه 
لجأ إلى فرضية مرك بة، افترض فيها وجود إرادتين على صلة بحمل 

إلى الإرادة الإلهية، فإن ما ينُاط بحملها الأمانة: فإن كانت "الأمانة" تشير 

هو إرادة الإنسان. وبذلك ينتهي إلى ما يسميه "إرادة الإرادة"؛ أي إن 
الإنسان أراد حمل أمانة الإرادة الإلهية كوديعة، وهو ما يمثل ميثاق 

 .2الاستئمان كطور ثان بعد طور ميثاق الإشهاد

                                                

 .348ص المصدر نفسه، 1
 .205-200ص المصدر نفسه، 2



 

171 

 

غير مبرر للكيانات وهذا التفسير لا يخلو من تكلف زائد ومضاعف 
لغير ند االمفهومية. فمن جهة، كيف يمكن للإرادة الإلهية أن تكون وديعة ع

مكن وهي كينونة خارجية مستقلة؟ كما من جهة ثانية، وهي الأهم، كيف ي

 يجاداأن تكون هذه الإرادة وديعة في حين تمثل الأصل المعتمد عليه في 
 الإرادة الثانية )الإنسانية(؟!

كتابه الأخير )السيرة النبوية والتأسيس الأخلاقي( أعاد  لكن طه في
توجيه هذه القضية بشكل مغاير، حيث اعتبر الائتمان على القيم يرجع إلى 

الائتمان على الإرادة، في الوقت الذي تتوسل الإرادة الإنسانية بالقيم 

ح بأنه ينبغي ان تكون إرادة  الفطرية فتكون موافقة لإرادة الله، إذ صر 
موافقة لإرادة الله، فيكون ائتمان الإله للإنسان على الإرادة إنما »لإنسان ا

 .1«هو ائتمانه على هذه الموافقة، بل ائتمانه على إرادة هذه الموافقة

دة وفي المعنى الأخير يصبح مفهوم "إرادة الإرادة" هو أن تكون إرا

كما  ليسوفقة، الإنسان موافقة لإرادة الله، فيصبح الائتمان على هذه الموا
 في التعبير المضلل السابق بأن الائتمان على الإرادة ذاتها.

غ، وكان الأليق بهذا المنظ ر أن يجعل  إذاً، لم يكن لهذا التكلف من مسو 

الأمانة معبرة عن الأسماء الإلهية أو الأخلاق باعتبارها هبة ربانية، لا 
تتعلق بالقيم الناتجة عن سيما انه اعتبر الأصل في الإرادة الإنسانية هو ان 

تأثير الأسماء الحسنى في الفطرة. فالقيم الأسمائية هي الودائع التي يتعين 
 .2على الإرادة حفظها

 

 أصول بناء الشريعة ومصالحها

لقد عمل طه في مشروعه التأويلي على تشييد بنية مفهومية جديدة تنسب 

الإشهاد، وميثاق تأسيس الشريعة إلى ثلاثة مواثيق أصلية، وهي: ميثاق 

                                                

 .216السيرة النبوية والتأسيس الأخلاقي، ص 1
 .204ص المصدر نفسه، 2



 

172 

 

الاستئمان، وميثاق الإرسال. ويقابل هذه المواثيق بثلاثة عناصر إنسانية: 
الفطرة، والإرادة، والتزكية، معتبراً أن هذه العناصر تمثل "أصول 

الشريعة"، لا على مستوى الفهم والتلقي فحسب، بل على مستوى الوجود 
 التكويني للشريعة ذاتها.

لاثة مواثيق تتأسس عليها كل من الفطرة ومن حيث التفصيل، ثمة ث

وان  هاد،والإرادة والتزكية، مؤكداً على ان الفطرة تتأسس على ميثاق الإش
الث اق ثالإرادة تتأسس على ميثاق الاستئمان، وان التزكية تتأسس على ميث

 هو ميثاق الارسال.

لذلك اعتبر المطلوب هو تأسيس الشريعة على الفطرة، وتأسيس 

لى الإرادة، وتأسيس مصالحها على التزكية. وهو يقصد مقاصدها ع

بتأسيس الشريعة على الفطرة هو أن القيم الفطرية الأساسية لا تحدد أحكام 
الشريعة فحسب، بل تحدد وجود الشريعة نفسه. حيث وجود الشريعة سابق 

. 2. ومن ثم فأصول الشريعة هي الفطرة والإرادة والتزكية1على أحكامها

الأصول تتضمن ثلاثة مواثيق، فميثاق الإشهاد يتضمن خطاب  واعتبر هذه
التوحيد، وميثاق الاستئمان يتضمن خطاب الأمانة، وميثاق الارسال 

 . 3يتضمن خطاب التبليغ لخاصة الأنبياء والرسل

وهذه المواثيق الثلاثة ضمن عالم المواثقة تمتلك ثلاثة أطوار للشريعة 

تضمن العلة العقدية، وميثاق الاستئمان  ذات علل ثلاث، فميثاق الإشهاد قد
 . 4تضمن العلة التكليفية، وميثاق الارسال تضمن العلة التبليغية

بل وان هذه العلل الثلاث )العقدية والتكليفية والتبليغية( تمثل كليات 

فطرية منبثقة عن ثلاثة خطابات إلهية، فهي كليات قيمية، وهي علل دعت 

                                                

 .942ص التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، 1
 .344-343ص المصدر السابق، 2
 .345ص المصدر نفسه، 3
 .423ص المصدر نفسه، 4



 

173 

 

لف باختلاف المواثيق الثلاثة: التوحيد إلى وجود الشريعة، وهي تخت
 . 1الإشهادي والمسؤولية الائتماني والتزكية العالمية

لا  غير أن هذا البناء، على ما فيه من جمالية رمزية وثراء مفهومي،
ة يخلو من تناقضات جوهرية وغرائب تأويلية، يمكن إجمالها في الفقر

 النقدية التالية:

ب ضمن أصول الشريعة الثلاثة )إلى جانلقد أدخل طه مفهوم التزكية 

ن هذا ير أغالفطرة والإرادة(، واعتبرها أساساً تبُنى عليه مصالح الشريعة. 

يست ادة، لالإرالتوظيف يثير التباساً بنيوياً، إذ أن التزكية، بخلاف الفطرة و
اته اختيارله وعنصراً تكوينياً سابقاً في ماهية الإنسان، بل هي من نتائج أفعا

 " بلخلاقية. فهي ليست "أصلاً" بل "مقصداً"، وليست "عل ة تأسيسيةالأ
 "ثمرة تنفيذية".

دة راوبعبارة أخرى، ثمة خلط مفهومي في تسوية المقام بين الفطرة والإ

ظر إذ أن الفطرة والإرادة يمكن الن .من جهة، والتزكية من جهة أخرى
فس لتكوينية للنعلى أنهما من المقومات ا -بدرجات متفاوتة  -إليهما 

، البشرية. أما التزكية، فهي ليست من هذا القبيل، بل هي ثمرة سعي

لة تربية ناتجة عن أفعال الإنسان في إطار الامتثال أو الا أو ف. نحراومحص 
ن فطري، و إنها ِ ل هذا فإن إدخالها ضمن "أصولحالة مكتسبة، لا مكو 

، وبين الأصل الشريعة" كما فعل طه هو خلط بين التكوين والتحصيل
 والنتيجة. 

سابق  نإذ لا يعُقل أن يكون ما هو ثمرة لفعل بشري في مقام ما هو مُكو ِ 
 دها.عليه، كما لا يصح أن يجُعل ما هو مقصد للشريعة بمقام عل ة لوجو

يضاف إلى ذلك، أن الفطرة والإرادة والتزكية، جميعها من شؤون 

ا . لذئد إلى الأمر الإلهيالمخلوق البشري، في حين ان منبع الشريعة عا
 كيف يجوز أن ترُفع إلى مستوى المعايير المؤسسة للشريعة ذاتها؟ 

                                                

 .424ص المصدر نفسه، 1



 

174 

 

 ً ذ كيف ، إثم إن ترتيب العلاقة بين الشريعة والفطرة يستدعي ضبطاً دقيقا
 أمكن لهذا المفكر أن يجعل تأسيس الشريعة قائماً على الفطرة؟ 

ه لامكلى الفطرة؛ لكان فلو أنه قال إن فهم الشريعة ينبغي أن يتأسس ع
 ع منمتسقاً. أما أن يجعل تأسيس الشريعة، وهي الخطاب التكليفي الناب

 يب.إرادة الله وأمره، قائماً على فطرة الإنسان، فهو من الخلط العج

 

 القيم ونقد نظرية المقاصد

قداً ( نكذلك تناول طه في ذات الكتاب )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد
، ومن صد الضرورية كما طرحها عدد من علماء الأصوللنظرية المقا

ماً تصوراً مغايراً يقوم على تصنيف جديد أبرزهم الشاطبي  . لقيمل، مقد ِ

فقد اقترح وجود ست قيم تتفاضل فيما بينها، مرتبةً على النحو التالي: 

عقلية، القيم الروحية في المرتبة العليا، تليها القيم العقدية، ثم القيم العملية، فال

فالحيوية، وأخيراً القيم المادية في المرتبة الدنيا. وقد اعتبر هذا الترتيب 
 . 1ائتمانياً 

وانتهى إلى أن من بين هذه القيم تبرز ثلاث ضرورات لمقاصد الأحكام 
ً بذلك المقاصديين 2الشرعية، هي: حفظ العقيدة، والعقل، والعمل ، مخالفا

 الأساسية.  الذين عد وا المال من جملة المقاصد

بل  وقد استبعد طه المال، معتبراً أن وجوده متوقف على وجود العمل،

لا ل، ورأى أن العمل هو قوام كل شيء: فلا دين بلا عمل، ولا نسل بلا عم

 -ه نظر في -مال بلا عمل، ولا حياة بلا عمل، ولا عقل بلا عمل. فالإنسان 
، لعملاويكسب من خلال  يعبد ليعمل صالحاً، وينُجب ليعمل من أجل الولد،

 ولا يقدح في قيمة العمل كونه يتقلب بين الغائية والوسَلية.

                                                

 .506و 477المصدر نفسه، ص  1
 .506المصدر نفسه، ص  2



 

175 

 

كما رد  المقاصد الثلاثة )النفس والعقل والنسل( إلى واحدة تكون من 
جنس العقيدة والعمل، وعد  أحقها بالعناية هو العقل، لأنه لا نفس بغير عقل، 

 . 1ولا نسل بغير نفس

 ير عدداً من الإشكالات:غير أن هذا التقرير يث

 ؤكدي: النفس والنسل كينونتان وجوديتان، في حين أن طه ما فتئ أولاً 
 ه أنلعلى أن العقل ليس كياناً وجودياً، بل هو مجرد وظيفة. فكيف جاز 

 يجعل العقل بديلاً عن النفس والنسل؟

 ً ان نس: من الواضح أن وجود النفس سابق على وجود العقل، وأن الإثانيا

ذلك كعكس. يكون نفساً وبدناً من دون أن يتصف بالعقل، بينما لا يمكن القد 

ن فس مان تقرير طه لا ينسجم مع ما جاء في القرآن الكريم من أهمية الن
ن ها محيث حياتها ومماتها ومبعثها والقصاص عليها مما ينسجم مع اعتبار

 المقاصد، خلافاً للعقل الذي لم يرد حوله شيء بهذا الخصوص.

على العموم اختزل طه المقاصد إلى ثلاثة: حفظ العقيدة والعقل و

. وهي مقاصد تتقبل الكثير من الكلام والجدل، لكن لسنا بصدد 2والعمل
 مناقشتها. 

أما تقسيمه السداسي للقيم فهو يختلف عما سبق إليه في )تجديد المنهج 

منها، في تقويم التراث( من تكاثر القيم، حيث تمت الإشارة إلى ثلاث 
بعضها يختلف عما ورد في )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد(، وهي القيم 

الروحية التي تتضمن المعاني الأخلاقية، والقيم الحيوية التي تحمل أغلب 

المصالح الضرورية المقررة لدى علماء المقاصد مثل النفس والمال 
الحسن والقبح، والنسل، والقيم العقلية التي تتضمن المعاني الأخلاقية من 

 . 3ومنها الأمن والسلام والعمل والحرية والثقافة والحوار

                                                

 .415-413المصدر نفسه، ص  1
 .415المصدر نفسه، ص  2
 .114-113تجديد المنهج في تقويم التراث، ص  3



 

176 

 

كما يختلف كلا التصنيفين السابقين عما جاء في حوار له ضمن )الحوار 
ً للفكر( حيث قس م المصالح إلى ثلاث مراتب معكوسة الترتيب مقارنة  افُقا

يها المصالح بعلماء المقاصد، وهي: المصالح الروحية أو الضرورية، ثم تل
 .1العقلية أو الحاجية، وأخيراً المصالح المادية أو التحسينية

ي، داسوقد سبق أن أوردنا إشكالاً على تراتبيته للقيم في التصنيف الس

قيم ى الحيث جعل القيم العقدية أرفع من القيم العملية، مع أن التعرف عل
 ين أنهي حفمراراً،  العقدية لا يتم إلا عبر العقل النظري، الذي يعُارضه طه
 يرى القيم العملية أقرب إلى البداهة والعقل المشترك.

 

 الاعتراض على الاستقراء النصي

ه طه اعت اً راضفي الكتاب ذاته )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد( وج 
ه تخدمعلى الفهم الديني المؤسس على الدليل الاستقرائي، ومن ذلك ما اس

 ي استنباط المقاصد الضرورية من النصوصعلماء النظرية المقصدية ف

يتسم  مسلكالدينية عبر المنهج الاستقرائي. وقد بنى اعتراضه على أن هذا ال
اه "الدعوة العلمانية"، وهم لصفة ا: ابصفتين أساسيتين تقوم عليهما ما سم 

 الطبيعية، والصفة الدنيوية. 

قراء هو وبالنسبة إلى الصفة الأولى، فمفادها أن الأصل في الاست

نهج الم اختصاصه في العلوم الطبيعية والتجريبية، ومن ثم فالذي ينقل هذا

ا ثبتهيالحسي إلى مجال الفقه لا يمكن ان يصرف الصفة الطبيعية عنه، بل 
نت و كافيه من حيث لا يشعر، فيأخذ في التعامل مع الأدلة الشرعية كما ل

ي فيعي ا التأثير الطبظواهر منضبطة لا آيات منفتحة، معتبراً علامات هذ
 . علم المقاصد تتجلى في أمور ثلاثة: الشيئية، والجملية، والنسقية

أما الصفة الدنيوية، فمؤداها أن الاستقراء بطبيعته محكوم بأفق دنيوي لا 

يتعداه، فلا مجال فيه للأمور الغيبية، لأن الخبر الغيبي لا يمُكن استظهاره 

                                                

 .112ص الحوار افُقاً للفكر،  1



 

177 

 

ل الاستقراء إلى الفقه لا يمكنه محو هذا ولا ضبطه. وبالتالي، فإن مَن ينق
 .1الأفق الدنيوي للاستقراء

 اء.هكذا رسم طه موقفه الناقد من الفهم الديني المؤسس على الاستقر
ة، ياديغير أن هذا الموقف يتجاهل طبيعة الاستقراء بوصفه أداة منطقية ح

ة بيعيطقابلة للتطبيق على مختلف أنواع المعطيات الشهودية، سواء أكانت 
 أم لغوية نصية أو غيرها. 

منطقية عن غيره من الأدوات ال -من حيث المبدأ  -لا يختلف  فالاستقراء

 كالقياس ومبدأ عدم التناقض، والتي تسُتخدم في القضايا المعرفية
 ة أووالوجودية والدينية على حد سواء، دون أن تجر  معها خصائص دنيوي

 طبيعية مفترضة.

ص ل استخدام مبدأ عدم التناقض في دراسة النصوفإذا كان من المقبو

ً أدوات يدة محا الدينية، فما الذي يمنع من استخدام الاستقراء، وهما معا

 -يلي لتمثاخالية من الحمولات الفلسفية أو الآيديولوجية؟ وإذا كان القياس 
 ه، فماالفق لا يسُتنكر استخدامه في علم -الذي يسُتخدم في العلوم الطبيعية 

 ذي يبرر استثناء الاستقراء، وهو أحد أبرز أدوات الكشف والربطال
 المنطقي؟

 حالبل لو نظرنا في طبيعة الفهم اللغوي للنصوص، لأدركنا أن من الم

هم بلوغ أي فهم للنصوص الدينية دون توظيف الاستقراء. إذ لا يمكن ف
ي اثرة فتنلمالجملة أو الآية القرآنية إلا من خلال جمع القرائن والعلامات ا

 اللغة وسياقاتها، وهي عملية استقرائية في جوهرها.

وإذا كان المقاصديون قد أخطأوا باستخدامهم للاستقراء في تتبع 

المقاصد، مع تهميش الجوانب الأخلاقية التي أكد عليها النص الشرعي، فإن 

ذلك لا يعود إلى خلل في الأداة الاستقرائية ذاتها، بل في المنهج الضيق 
ي اعتمدوه. لذا كان الأجدر بهذا المفكر توظيف هذه الأداة في استكشاف الذ

                                                

 .417-416التأسيس الائتماني لعلم المقاصد، ص 1



 

178 

 

الأبعاد الأخلاقية للنص بدلاً من رفضها كأداة افتراضية مفروضة، كما بدلاً 
من جعل هذه الأبعاد مسلمة افتراضية مزعومة كما يحاول تكريس هذا 

 الحال.

 لشاطبيا تطبيقالمنظ ر  هذا انتقد أخرى، جهة ومن جهة، من هذا

في دراسة النص، معتبراً أن تقرير الشريعة لمصالح الخلق أمر  للاستقراء

 محل تكون أن عن فضلاً  ،بديهي، يقع في دائرة العلم الضروري لا النظري
غير أن هذا الاعتراض يغفل حقيقة أن الشاطبي أشعري  .1استقرائية دراسة

بل يحتاج إلى  المذهب، ومن ثم فهو لا يسل م بهذه البداهة المزعومة،
 استنباط المقاصد من النصوص ذاتها، سواء عن طريق الاستقراء أو غيره.

 ان يمتنع لا الأشاعرة فعند الشاطبي، على للاعتراض معنى لا لذلك

ً  ليس الشريعة غرض يكون  اأحكامه تكون ان أو والعباد، بالخلق معنيا
ً  تعبدية   ناس.ال مصالح من الضد على حتى أو مصالح، بدون تماما

ق؟ كذلك، كيف يمكن إثبات بداهة كون الشريعة قائمة على مصالح الخل
ع غير مقطو -وهي أصل الشريعة ومصدرها  -فإن كانت المسألة الإلهية 

غ لبه  صالحمأن يعتبر مراعاة  هذا المفكرا عند هذا المفكر، فكيف يسُو 

كون ن يأح الناس في الشريعة أمراً بديهياً لا يحتاج إلى دليل؟ أي كيف يص
ً الفرع  س له موضع شك؟بديهيا  ، بينما الأصل المؤس ِ

يته في )علم الطريقة( بـ "القراءة  إلى طه دعا المقابل، وفي ما سم 
 ففي النصي. الاستقراء على القائمة "الأفقية القراءة" قبال فيالعمودية"، 

الانتقال من الظاهر إلى الباطن، كالذي تتبعه  يسهل العمودية القراءة

، لكن هذه القراءة 2الطريقة الصوفية التي يتبناها هذا المفكر الحداثي
محفوفة بمخاطر "الانفلات القرائي" من دون ضبط، حيث يسود فيها تحكم 

القبليات غير المنضبطة عادة. وقد ذهب طه إلى أبعد من ذلك حين دعا في 
 دود.الجزء الأول من مشروع )فقه الفلسفة( إلى التأويل المفتوح بلا ح

                                                

 .386ص المصدر السابق، 1
 .419المصدر نفسه، ص 2



 

179 

 

وفي علم الطريقة، سبق أن ميزنا بين "الحد الأدنى للفهم" و"الحد 
هو فهم ينشأ عند أوسع مساحة ممكنة للمستوى الأقصى" له. فالحد الأدنى 

ً للأخير اعتماداً على القرائن الاستقرائية،  الأفقي للنص، ويكون مطابقا

لعملية بـ كالذي يستهدفه البحث الإبستمولوجي. لذلك اصطلحنا على هذه ا
"القراءة الإبستمولوجية" للنص. أما الحد الأقصى، فهو فهم ينشأ عند ذروة 

التعمق في المستوى العمودي للنص، وهو المستوى الذي يتيح المجال 

لإمكانات وترددات كثيرة تسمح بقراءات ممكنة بلا حدود عبر اسقاطات 
اصطلحنا على  القارئ الذاتية، كالذي يستهدفه البحث الهرمنوطيقي. لذلك

 .1هذه العملية بـ "القراءة الهرمنوطيقية" للنص

 

 مخالفة الفقهاء

ن مصل لم يتوانَ طه في اسقاط المفاهيم الصوفية على النص الديني ليتو
 . لقدماءاء اخلالها إلى اشاعة النهج العرفاني على شاكلة ما كان يفعله العرف

لأمانة اضْناَ رَ عَ مانة: ﴿إنَِّا فمثلاً قام في كتاب )روح الدين( بتفسير آية الأ

هَا قْنَ مِنْهَا وَحَمَلَ هَا وَأشَْفَ مِلْنَ يَحْ  عَلىَ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ وَالْجِباَلِ فأَبَيَْنَ أنَْ 
ً جَهُولاً﴾ الاحزاب جوهر ما تعنيه هو  ، فاعتبر72 \الْإنسان إنَِّهُ كَانَ ظَلوُما

غير  كنهالمانة العظمى هي السياسة ربط التدبير بالتعبد، ومع اعتباره الأ»

، رارهمنفصلة عن الروح، فهي أداة للتدبير عندما تتصل بالغيب وتكشف اس
 . «وبالتالي تحتاج إلى الرياضة والتزكي

ت ركالذلك فهو قد فهم شعار "الحاكمية لله" ليس كما يفهمه أتباع الح
 دبرنى بالمالسياسية الإسلامية، بل قصد بذلك التدبير الروحي الذي يع

ي سياسالائتماني، وهو المتزكي، أو العرفاني صاحب العقل المؤيد، لا ال
 الذي يرفع شعار الحاكمية لله. 

                                                

 .للتفصيل انظر: علم الطريقة 1



 

180 

 

في  لحقفمن وجهة نظره انه لا يصح القول بالحاكمية لله إلا لمن شاهد ا
حيث  ؤيد،الخلق، وهي لا تتأتى إلا للمتزكي، وهو الذي نزل رتبة العقل الم

 ية. دبيراً وباطناً فيتصف بصفاته ومنها تنشأ حاكميته التيتصل بالله غيب

لا يزال المتزكي يتقرب بما هدي إليه من صادق الأعمال »وكما قال: 

وخالصها حتى يغمره الحق بمحبته ويفنيه عن أفعاله لينشئ فيه أفعالًا 

وصفات هي من عنده تعالى، فيبدله بسمعه سمعاً، وببصره بصراً وببطشه 
يب المتزكي بالله عن رؤية نفسه، فيتحقق بوصف الآمر تحققه بطشاً. فيغ

بوصف المأمور، والمطاع بوصف المطيع، فيصير إذا قال للشيء كن 
 .1«فيكون

ية كانوتعتبر هذه المفاهيم إعادة للتصورات الصوفية التي تؤكد على ام

كن ي يمفناء الصوفي في الله ونيابته عنه في الصفات كأعلى المقامات الت
ي ، وه"غياب المتزكي في الله"وصول اليها، والتي خفف منها طه بمقالة ال

 التي لها مضامين وحدة الشهود. 

بشن   2011الصادر عام  ولأول مرة بدأ هذا المنظ ر في )روح الدين(

هجمة معادية للديانين من أمثال الفقهاء وغيرهم، فوصفهم بالطاغوت حيث 

عقولهم وليس من عند الله. ومن ذلك يشرعون الأحكام الخاصة والعامة من 
انه اعتبر الحاكمية البشرية تدعو إلى الطغيان حتى من طرف الديانين، 

، وان المتعبد لأمر 2لأنهم لا يعملون بالآمرية الإلهية بل بالأمرية البشرية
 .3إنسان يكون تابعاً طاغوتياً 

ح بهذا الصدد: قبح مخالفة الآمرية )او مقتضى الأخلاق ية كما صر 

المسددة( متى ظهر أن حقيقة الإنسان حقيقة أمرية. فمن اختار ان يأتي من 
الأعمال والتصرفات ما يخالف حقيقته الأمرية إنما يسعى في فساد ظاهره 

فضلاً عن باطنه، دالاً على قبح مسعاه ومنافاته لمقتضى الأخلاق المسددة، 

                                                

 .396-394روح الدين، ص 1
 .382المصدر السابق، ص 2
 .374المصدر نفسه، ص 3



 

181 

 

ن أقر  بإرادة الله أي الأخلاق المستمدة من مقاصد الدين، إذ هو بمنزلة م
المطلقة لكنه ظل يتصرف بإرادته مستقلة عنها أو منتحلة لوصفها، أو هو 

بمنزلة من سل م بأن الإله يتجلى بآمريته على خلقه وأبى في ذات الوقت ان 
 .1يتحلى بالمأمورية في سلوكه جاعلاً صلاحه وسداده بيده

دبير التسلطي كذلك اعتبر أن أصحاب العقل المسدد هم من يجعلون الت

ً بالأمرية البشرية، حتى وإن وقع التسليم بوجود الآمرية الإلهية . 2محكوما
واعتبر التحكيميين من هؤلاء يرون ان مفهوم الحاكمية السياسية عبارة عن 

تولي للشأن العام مسدداً بأحكام الله، واعترض عليهم بأن ذلك يجعل 
 . 3تسلطهم تسلط الملك، وهو خلاف مقتضى التقرب لله

وطالبَ بايجاد فقيه ليس على النمط التقليدي القائم على الاجتهاد كما هو 

مسل م به لدى المذاهب الإسلامية، والذي اعتبره صاحب فقه أمري، بل 
وطالبَ بايجاد الفقيه الولي أو المتزكي أو الائتماني صاحب الفقه الآمري. 

جوانية يتحتم عليه ان وعلى رأيه انه لكي يتحقق الفقيه الولي بالأخلاق ال

ينتقل من فقه الأمرية إلى فقه الآمرية، أي ان يخرج عن كونه يفقه أوامر 
الله إلى كونه يفقه عن الآمر أوامره. وشتان بين فقه الأوامر والفقه عن 

الآمر. فالأول هو العلم بالأوامر الإلهية، والثاني هو شهود الآمر الإلهي 

ً كيفية جريان أوام ره المنزلة على الأحداث. لذا فلسان حاله وشهوده أيضا
وما دب رت إذ دب رت »أو يقول: . «وما أمرت إذ أمرت ولكن الله أمر»يقول: 

 . 4«ولكن الله دب ر

 فهذا الحال هو ما طالبَ بتحقيقه فردياً واجتماعياً.

لقد استهدف طه في )روح الدين( ان يجعل التوجه العرفاني توجهاً عاماً 
مع كدولة فاضلة دون الاقتصار على الأفراد النابتة كما هو يشيع في المجت

العادة، حيث يصبح الجميع من خلال التزكية من أصحاب العقل المؤيد 

                                                

 .370المصدر نفسه، ص 1
 .396المصدر نفسه، ص 2
 .368-367المصدر نفسه، ص 3
 .412-411المصدر نفسه، ص  4



 

182 

 

لا »والمدبرين الائتمانيين. وهو يستمرئ المقالات الصوفية؛ ومنها قولهم: 
، معتبراً ان فعل ما سواه من المخلوقات إنما هو «فاعل في الوجود الا الله

على سبيل المجاز أو التوسع، فهو أقرب إلى الانفعال منه إلى الفعل. 

فالفاعل البشري فاعل من حيث الصورة الظاهرة فقط، أما من حيث المعنى 
الباطن فهو منفعل في كل أفعاله. والمتزكي يرى بروحه المشهد حياً 

 .1الله ويتحقق به حالاً باطنياً، فلا يرى بعين روحه فاعلاً على الحقيقة إلا

وهو يستنتج مما سبق بأنه إذا كان لا فاعل الا الله، فذلك يعني ليس في 
 . الأمر الذي ينسجم مع الأفكار الصوفية.2الوجود عدل إلا من الله

من  يرهلقد طالبَ طه بتحقيق مجتمع متفق ه، تستمد شرعية قراراته وتداب

 اتهفي مؤسس كون قلوب أفراده قد شُبعت بالممارسة التعبدية، حتى تسري

 نظيميةين تكافة روحٌ تعب دية ينبثق عنها بصورة تلقائية ما يحتاجه من قوان
 وإجراءات تدبيرية. 

اخلية ة دوفي هذا السياق، دعا إلى إقامة ولاية الفقيه الحي بوصفها شرعي
   مكان الشرعية الخارجية التي تتطلع إليها ولاية الفقيه الصناعي.

اعتبر ه. والحي" ولاية المجتمع المتفق ه على نفسويقصد بـ "ولاية الفقيه 
وولاية  يني،نظريته تسلك مسلكاً وسطاً بين ولاية الفقيه كما لدى السيد الخم

  .ا لدى الشيخ محمد مهدي شمس الدينالأمة على نفسها كم

هي  هذا المنظ ر لكن مع الأخذ بعين الاعتبار ان الولاية التي ينطلق منها
 .3معان روحية باطنية وليست سياسية ظاهرية إلا بالتبع ولاية أخلاقية ذات

ً لهذه الرؤية الجديدة، يكون كل ما يصدر عن المجتمع إنما هو  ووفقا

موصول بالروح الأصلية التي فهُمت بها النصوص الدينية أول ما فهُمت. 

بل قد يكون أبناء المجتمع في غير حاجة إلى استفراغ الجهد واهدار الوقت 

                                                

 .391المصدر نفسه، ص 1
 .392المصدر نفسه، ص 2
 .436المصدر نفسه، ص  3



 

183 

 

هذه الصلة المطلوبة، كما يحصل في صناعة الفقه، ذلك لأنهم قد في بيان 
استبطنوا "أدلة الفقه الحي"، واستوعبوا مقاصده وأسراره، فانعكست هذه 

الاستبطانات في سلوكهم ومعاملاتهم على نحو تلقائي. بل اضحى فقههم هو 

عين فطرتهم وسيرتهم، بحيث يأتي كل ما يصدرون فيه عن فطرتهم 
وافقاً بصورة طبيعية لمقتضيات التفقه المطلوب، حتى كأنهم وسيرتهم م

يبدعون من أنفسهم الشرعية التي يتكل ف الفقيه الصناعي طلبها من 

النصوص الأساسية. فالشرعية المطلوبة داخلية لأنها مستندة إلى شرعية 
 . 1الفطرة الروحية التي فطُر الإنسان عليها

لأنه لم يبَْنِ القانون على الأخلاق، ولم وبهذا فقد انتقد طه الفقه الصناعي 
 . 2يقُم أخلاق الظاهر على أساسٍ من أخلاق الباطن

ه اعتراضه إلى الفقيه الصناعي، سواء كان سنياً  ومن هذا المنطلق، وج 
أو شيعياً، من حيث افتقاره إلى شرطين أساسيين: وصل القانون بالخُلق، 

 . 3ووصل الظاهر بالباطن

لا يندرج ضمن  -أي وصل الظاهر بالباطن  -ثاني غير أن الشرط ال

من  ل هواختصاص علم الفقه، بوصفه علماً معني اً بالممارسات الظاهرية، ب
 ي.لروحمهام علوم أخرى كالتصوف والعرفان التي تعُنى بالبعد الباطني وا

لا  أي تأسيس القانون على الخُلق، فهو محل  نظر، الأول، أما الشرط

 قر إلىيفت بعين الاعتبار أن علم الفقه في صورته التقليدية سيما إذا أخذنا
صل أمرجعية أخلاقية مستقلة. وفي المقابل، فإن طه نفسه يذهب إلى أن 

 تبرةالأخلاق ديني، لا عقلي مستقل، وهو ما يفضي إلى جعل الرؤية المع

ح لإصلااللأخلاق مندمجة في المنظومة الفقهية التقليدية، دون ما يستدعي 
 لتعديل الجذري.وا

                                                

 .437المصدر نفسه، ص  1
 .444المصدر نفسه، ص  2
 .434المصدر نفسه، ص 3



 

184 

 

لاقي لأخابل لو تأملنا في بعض مواقف طه من القضايا الفقهية ذات البعُد 
ً في طرحه، كما يظهر  -كما في مسائل حقوق الإنسان  - لياً جنجد تناقضا

ه تارة . إذ نجد2004في كتابه )الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري( عام 

وتارة  لحق الأخلاقي الكوني،يتحدث بمنطق الفقيه المحافظ الذي يصطدم با
 أخرى يعارض هذه الرؤية الفقهية ذاتها.

فهو من جهة، يتمس ك بالحق الإلهي بوصفه الأصل، ويتبنى مواقف 
تقُارب الفهم الفقهي التقليدي؛ كرفضه إباحة الردة، وتحريمه زواج المسلمة 

من من غير المسلم، واعترافه بأن الإعلان الإسلامي لحقوق الإنسان يخلو 

ً للإعلان العالمي. كما يعتبر  الاعتراف بحق الطفل غير الشرعي، خلافا
، ويؤكد أن الإسلام هو دين 1الشريعة المرجعَ الأساس في بيان الحقوق

الفطرة، وأنه لا يحق  للإنسان الخروج عنها، وأن الإسلام قانون شامل 
 . 2للحياة لا يبُاح الخروج عليه

ً مع رؤية الفقيه التقليدي مواقف تتماهىالهذه ولا شك أن  ي فكما  تماما
 منهجه البياني.

ر أن الدعوة إلى  لكنه من جهة أخرى، يناقض هذه الرؤية حين يقر 

ة والتسامح  هما  -كما دعا إليهما الإعلان العالمي لحقوق الإنسان  -الأخو 
، وأن الأصل في مفهوم المواطنة هو المعنى 3قيمتان دينيتان متفق عليهما

ة والمؤاخاة الديني المعب ِر عن الأخو 
، مع أن المرجعية الفقهية السائدة لا 4

تقُر  هذه الرؤى، بل وان أغلب علماء الإسلام لا يتقبلون الدعوة المشار 
 إليها.

وبالطريقة ذاتها، عد  الحرية، والعدل، والمساواة، والإخاء، والاحترام، 
العالمي والإعلان من أمهات القيم الأخلاقية المشتركة بين الإعلان 

ً أن الإعلان الإسلامي أسسها على قيمة  الإسلامي لحقوق الإنسان، مضيفا

                                                

 .137الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري، ص 1
 .140المصدر السابق، ص 2
 .141المصدر نفسه، ص  3
4   ُ  .59فقاً للفكر، صالحوار ا



 

185 

 

أعلى هي التقوى، وزاد عليها قيماً أخرى كالإيمان بالله، والتوحيد، والعمل 
الصالح، والإخلاص في العمل، والمسؤولية، والاعتدال، والأمر بالمعروف 

 .1والنهي عن المنكر

لا  ام،تعلقة بالحرية، والمساواة، والإخاء، والاحترغير أن الحقوق الم

نها أتحظى بقبول في الرؤية العامة للفقهاء والمذاهب الإسلامية، كما 

مع مواقف طه السابقة حول الردة، وزواج  -في جوهرها  -تتناقض 
ظهر المسلمة من غير المسلم، وحق الطفل غير الشرعي. وهذا التناقض يُ 

عية لمرجلمرجعيتين: المرجعية الفقهية التقليدية واخللاً في الجمع بين ا
 الأخلاقية الكونية.

*** 

عودة أخيرة إلى كتاب )روح الدين(، حيث أغرب ما فيه ان طه أظهر 

نفسه وكأنه مصلح شيعي، فهو وان نقد الفقه كصناعة، وكذا الفقهاء، سن ة 

ً خالصاً حول الأئمة، إذ عد ه م كحال وشيعة، لكنه تبن ى تصوراً شيعيا
ً مختفياً. ولم يقف الأمر عند هذا  ً أو غائبا الأنبياء: إما مقتولاً أو مسموما

الحد، بل عب ر عن ذلك بلغة المذهب الشيعي، إذ أورد لقب "عليه السلام" 

ً الإمام من أهل  عند ذكره للإمام الثاني عشر )المهدي المنتظر(، واصفا
ظاهرة وباطنة، من نور النبوة  قدوة مقتبسة أوصافها وأفعالها،»البيت بأنه: 

 .2«المحمدية، لا يعدل الاقتداءَ به أي اقتداء

                                                

 .142الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري، ص  1
 .433روح الدين، ص  2



 

186 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

187 

 

 

 

 

 

 

 

 

 القسم الرابع

 التداولية الطاهية

 



 

188 

 



 

189 

 

 الفصل الثامن

 المجال التداولي

 

 تمهيد

لثابت اصر من المعلوم أن تاريخ الفلسفة يتمي ز بالحجاج العقلي، فهو العن

ً في مسار المم ً  -ارسة الفلسفية، مع الاعتراف تقريبا ايا ود قضبوج -غالبا
ً لكل معرفة. وقد اقت ً ومنطلقا ذه هرنت أولية واضحة البداهة تعُد  أساسا

ن ر عالممارسة في أحيان كثيرة بعنصر آخر هو الذوق الصوفي، الذي يعُب  

بعض ن الكشفٍ ذاتي  خاص، كما تعب ر القضايا البديهية عن كشفٍ عام. بل ا
 ر القضايا البديهية نابعة عن الذوق الصوفي ذاته.اعتب

، في وفيوعادة ما يسُتشهد بالطريقة الافلاطونية للدلالة على الذوق الص
وتبرز  مقابل الطريقة الأرسطية التي تعب ر عن الاستدلال العقلي المحض.

رك ما تهذه الثنائية بشكل جلي  عند أفلوطين الذي جمع بين الطريقتين، م

ً في الفلسفة الإسلامية، وبلغ ذروته المعلنة في المأثراً وا  درسةضحا
 الإشراقية بزعامة السهروردي. ومع ذلك، يبقى الأساس في الممارسة

 .الفلسفية الخالصة هو استخدام العقل الاستدلالي الدقيق دون سواه

وعندما أدرج الفلاسفة عنصر الذوق الصوفي ضمن بنائهم المعرفي، 

 -في بنيتها الكلية  -ن المنظومة الصوفية مقاربة فإنما كان ذلك لكو

للمنظومة الفلسفية، ولأن الذوق الصوفي يعُد  كاشفاً عن هذه البنية في ظل 
شروط عملية مألوفة لدى أهل العرفان، بغض النظر عن مصداقية ما يكتفى 

ً للكشف العقلي العام الذي تبُنى عليه  به من الكشف الذاتي الخاص، خلافا

ا الفلسفية. أما سائر مصادر المعرفة الأخرى، فلا تعُد  فلسفية، وإنْ القضاي
كان لها مشروعية في مجالاتها الخاصة، كالعلم أو الدين أو غيرهما، 

خاصة عند تناولها القضايا الجزئية دون الكليات، أو لأن المصادر 



 

190 

 

تطل بها والمناهج الاستدلالية التي اعتمدتها لا تفي بالمعايير الدقيقة التي ي
 البناء الفلسفي الرصين. 

ب البعض ان يوف ق بين العنصرين الفلسفي والديني فضلاً  ن عوقد جر 
 فيق،العرفاني؛ إلا أن هذه المحاولة أسفرت عن التلفيق بدلاً من التو

 كالممارسة التي زاولها صدر المتألهين الشيرازي والتي انتهت إلى

 ة عنل منهما إشكاليته المختلفالإضرار بالفلسفة والدين معاً، حيث لك
 الأخرى.

يقة، لدقإن  جوهر الممارسة الفلسفية يكمن في استعمال الأداة العقلية ا
 بعيداً عن الخلط بغيرها، أو فرض الشروط الخارجية عليها بنمط من

ها التقييد، كالذي مارسه طه عبد الرحمن حين أخرج الفلسفة عن طبيعت

قضايا تبار تقلباته المعهودة في فهمه للعالا بعين خذالأالجوهرية، مع 
ى مت إليلا  -كما في الترجمة  -الفلسفية، وان حديثه عن الإبداع الفلسفي 

شتراط اهو  الفلسفة بصلة حقيقية. كذلك ان تقييده للإبداع بالمجال التداولي

فاف لالتامتناقض، حيث يستلزم الجمود والتقليد لا الإبداع. لذلك سعى إلى 
لقيد بإدماج عناصر دخيلة حتى لو كانت شاذة عن المجال على هذا ا

 التداولي ذاته.

 وهذا ما سنسل ط عليه الضوء في الفقرة التالية..

 

 المجال التداولي وازدواجية المعنى

ال في كتابه )تجديد المنهج في تقويم التراث( تناول طه مفهوم المج

فه بأنه محل التواص ين ل والتفاعل بالتداولي للتراث بالتفصيل، وعر 
ً وزمان ً مكانيا ياً صانعي هذا التراث. أي إنه وصف لكل ما كان نطاقا

 لحصول هذا التفاعل. 

: لغوية، وعقدية، أساسية وحدد أسباب هذا التواصل والتفاعل بثلاثة



 

191 

 

ومعرفية. فكلما كانت الأسباب اللغوية مألوفة للمخاطب من حيث ممارستها 
طبق هذا الحكم على العنصرين الآخرين: . وين1كانت أفيد والتأثير أشد

ومن ثم انتهى إلى ان المجال التداولي يشك ل ظاهرة  .العقدي والمعرفي
 ثقافية اجتماعية تنبني على هذه الأسباب المخصوصة. 

ه يذي ومن هذه الزاوية، يقوم المجال التداولي مقام الدليل المرشد ال وج 

حملها ت، وييتطرق إليها من التغيراسائر الظواهر الثقافية الاجتماعية فيما 
لذي على الدخول في التغير متى خالفت مقتضياته الاستعمالية، الأمر ا

ي فة يقع قافييجعله متغيراً هو الآخر. لكنه بالنسبة إلى سواه من الظواهر الث
 أدنى درجات التغير. 

 وبذلك يتصف المجال التداولي بالثبات "النسبي" دون ان يعود إلى

ن مابت ثات. أي إنه ثابت بمعنى واحد، ومتغير بمعنيين اثنين، فهو المطلق
هة للتحولات الثقافية حتى تؤتى ثمار نه للعناصر الموج ِ هو وها، حيث تضم 

كذلك  متغير لأنه يبعث على التغير، حيث كل باعث على التغير هو متغير،
ه للظواهر الثقافية التي تستر  ه. شد بلأنه يعل ق تغيره بالتغير الموج ِ

وعليه فالمجال التداولي رغم ثباته بموجب دوره التوجيهي؛ فإنه يتغير  

باعتباره يدفع بكل ما يرِد عليه من ألوان الثقافة ومظاهر الحضارة نحو 
التبد ل وفق مقتضياته التواصلية والتفاعلية، رغم ان تغيره يحصل بقوانين 

ضارية التي تفِد عليه خاصة تختلف عن قوانين هذه الأشكال الثقافية والح
 .2والتي يمارس عليها توجيهه

ر الذي رسمه طه لمفهوم المجال التداولي. ويمكن ا بير لتعهذا هو التصو 

ة قافيعنه بمجال التداول "الموضوعي" للتراث، إذ يصبح المجال كظاهرة ث
فعل ه مناجتماعية فاعلاً ومنفعلاً، فهو فاعل من حيث دوره التوجيهي، لكن

ً با ً للتغير، ولا بد من ان تكون له علة أو علأيضا عله ل تجعتباره خاضعا
 يتغير.

                                                

 .245-244تجديد المنهج في تقويم التراث، ص 1
 .250-249المصدر السابق، ص 2



 

192 

 

لكن يبقى السؤال الجوهري: هل التزم طه بحدود هذا المعنى 
 الموضوعي للمجال، أم تجاوزه إلى معنى آخر مغاير؟

عي الحقيقة ثمة مؤشرات عديدة تؤكد أن  طه قد تخط ى المعنى الموضو
 غايرمفكثيراً ما تحد ث عن مجالٍ تداولي  للمجال إلى تصور آخر مختلف.

عنى يمكن وصفه بالمجال "الشخصاني" أو الذاتي، ويتميز بأنه يهدم الم

ل المفهوم الجديد "وصايا آيديولوجية"  الأول الموضوعي، حيث حم 
ناسب  يتيخاطب بها القارئ، ويدعوه إلى الالتزام بجملة من القضايا بما لا

ل ما همع دراسة المجال بوصفه ظا و هرة موضوعية قائمة بالفعل، فحو 

لى إكائن إلى ما ينبغي ان يكون، بل وجعل ما هو شاذ في التراث أقرب 
 المجال التداولي مما هو سائد متحقق. 

في حين يفُترض ان العكس هو الصحيح؛ لخصوصية التواصل والتفاعل 
 المتضمنة في مفهوم المجال بالمعنى الموضوعي كما مر  معنا. 

لك فالانقلاب على المعنى الموضوعي جعل التعامل مع المجال لذ
ية. التداولي يتخذ صبغة ذاتية آيديولوجية ضمن الأفق الشخصاني للطاه

 وهو التناقض الذي سنلاحظه بوضوح خلال بحثنا الجاري..

 

 المجال الشخصاني ومبدأ التفضيل

ذي اللي، ولنبدأ من نقطة مبدأ التفضيل الذي وصف به طه المجال التداو
 لثلاثةاباب تتفرع عنه جميع القواعد التداولية، وقد صاغه اعتماداً على الأس

 للمجال: العقدي واللغوي والمعرفي، وذلك كالتالي: 

ليس في جميع الأمم أمة اوتيت من صحة العقيدة وبلاغة اللسان »

 . «وسلامة العقل مثلما اوتيت أمة العرب تفضيلاً من الله

ذا المبدأ لم يرد بالصيغة المذكورة أعلاه في نصوص وأشار إلى ان ه

التراث، لكن عناصره الثلاثة )العقدي واللغوي والمعرفي( قد ذكُرت في 
النصوص؛ إما متفرقة أو مجتمعة. وسمى هذه العناصر بأصول المجال 



 

193 

 

 .1التداولي

ولكل من هذه الأصول الثلاثة قواعد ثلاث، فللأصل العقدي ثلاث 

. وكلها مستنبطة من مبدأ 2لنسبة للأصل اللغوي والمعرفيقواعد، وكذا با
 التفضيل.

ة ولسنا بصدد الجدل حول ما إذا كان مبدأ التفضيل بعناصره الثلاث
ً من دون تحقيق، إنما المشكلة الت ً أم لا، فهو مفترض سلفا ي صحيحا

اءت جنلاحظها هي ان صياغة القواعد الثلاث القائمة على مبدأ التفضيل 

مطلوبة، دون ان تكون مستنبطة من المجال التداولي  كتوصيات
ج الموضوعي، كظاهرة ثقافية اجتماعية ينبغي تسليط الضوء عليها خار

ن مأفق الوصايا الذاتية الشخصانية، ناهيك عن التفضيل المدعى. وهي 

المفارقات المفضوحة، إذ يتحول المجال التداولي مما هو ظاهرة 
 ة آيديولوجية. موضوعية إلى اعتبارات ذاتي

فقد حدد طه هذه التوصيات، فجعل تحت كل أصل من الأصول الثلاثة 
مى سثلاث قواعد، وسمى القواعد الأولى لكل أصل بقواعد التفضيل، كما 

د قواعالقواعد الثواني بقواعد التأصيل، أما القواعد الثوالث فسماها ب
  ول.مات التداالتكميل. واعتبر جميع هذه القواعد تستوفي الاحاطة بمقو

وتنص قواعد التفضيل، أي القواعد الأولى لكل أصل، ما يلي: ففي 
 العقيدة ثمة قاعدة الاختيار، وهي كما رسمها طه كالتالي: 

قولاً  -بأن العقيدة التي لا تنبني على أصول الشرع الإسلامي  سل م  

از، وفي اللغة ثمة قاعدة الاعج .لا تعد عقيدة مقبولة عند الله -وعملاً 
بأن اللسان العربي استعمل في القرآن الكريم بوجوه من  سل م  وتنص: 

التأليف وطرق في الخطاب يعجز الناطقون على الاتيان بمثلها عجزاً دائماً. 

بأن المعرفة الإسلامية  سل م  وفي المعرفة ثمة قاعدة الاتساع، وتنص: 
ل، ولا نفع في حازت اتساع العقل بطلبها النفع في العلم والصلاح في العم

                                                

 .253-252المصدر نفسه، ص 1
 .255-254المصدر نفسه، ص 2



 

194 

 

 .العلم ما لم يقترن بالعمل، ولا صلاح في العمل ما لم يقترن بطلب الأجل

 كما تنص قواعد التأصيل، وهي الثواني لكل أصل، ما يلي: 

حد وا بأن الله سل م  ففي العقيدة ثمة قاعدة الائتمار، وتنص كالتالي: 

ث لتي بعالة الرسا مستحق للتقديس والتنزيه والعبادة دون سواه؛ متبعاً تعاليم

 لا تنشئ وفي اللغة ثمة قاعدة الانجاز، وهي تنص: .بها نبينا الأكرم محمد
لى اً عمن الكلام إلا ما كان موافقاً لأساليب العرب في التعبير، وجاري

ي فتكن لعاداتهم في التبليغ. كما في المعرفة ثمة قاعدة الانتفاع، وهي: 

ً للعلم ب توسلك اً نتفعمالأسباب الظاهرة في الكون، بالعقل النظري، طلبا
 .بتسديد العقل العملي

كما تنص قواعد التكميل، وهي الثوالث لكل أصل، ما يلي: ففي العقيدة 
بأن كل ما سوى الله لا يكون إلا بمشيئته ولا  سل م  ثمة قاعدة الاعتبار، وهي: 

لوقاته. يحفظ إلا بمن ته؛ معتبراً مقاصده في أحكامه ومعتبراً بحكمته في مخ

مسلك الاختصار في العبارة  لتسلك  وفي اللغة ثمة قاعدة الايجاز، وهي: 
ً هذه المقاصد على الوجه الذي يسهل به وصلها  عن مقاصدك؛ مؤديا

بالمعارف المشتركة، ويحمل على استثمار هذه المعارف أقصى ما يكون 

بالعقل  لتكن في توسلكوفي المعرفة ثمة قاعدة الإتباع، وهي:  .الاستثمار
 .1الوضعي، طلباً للعلم بالغايات الخفية للكون، متبعاً إشارات العقل الشرعي

 

 نقد قواعد التفضيل

بداية نلاحظ أن بعض القواعد السابقة التي أوصى بها طه لم يلتزم 
بتطبيقها، لا في الكتاب الذي عرضها فيه، ولا في مؤلفاته الأخرى. من ذلك 

س لها حضور يذُكر؛ لا في نصوصه، ولا في قاعدة الإيجاز اللغوي التي لي

أغلب ما كتبه، بل جاءت كتاباته زاخرة بالافتراضات، بما فيها الاحتمالات 
المستبعدة، على غرار ما درج عليه كثير من صُن اع التراث في المجال 

                                                

 .256-255المصدر نفسه، ص 1



 

195 

 

المعرفي الإسلامي. وتبلغ هذه الظاهرة مداها في افتراضاته اللغوية 
؛ إلى درجة انها تعمل على تشتيت ذهن القارئ عن ومناقشاته المرتبطة بها

المطالب المطروحة، بسبب كثرة التفرعات والاحتمالات الخارجة عن لب  
 المسألة.

 إن كذلك ثمة جدل تراثي كبير حول قاعدة "الاختيار في العقيدة". إذ

ين بأصول الشرع الإسلامي التي تقوم عليها العقيدة ليست محل  اتفاق 
امية الإموراثية؛ فهي تختلف بين السلفية والمعتزلة والأشاعرة المدارس الت

 وغيرها. فبأي عقيدة وأي أصول شرعية يريدنا طه أن نلتزم ونختار؟

يين( نطقعلماً بأنه قد استقى مضمون هذه القاعدة من كتاب )الرد على الم

 كتابلابن تيمية، كما استعار مضمون عدد من القواعد الأخرى من ذات ال

لمنهج ابار ار إليه ومن فتاوى هذا الشيخ نفسه. وعليه هل أراد بذلك اعتالمش
جوز يالتيمي هو العقيدة الصحيحة التي يرضى بها الله دون سواها؟ وهل 

 !واه؟سرسم هيكلية المجال التداولي اعتماداً على منهج تراثي محدد دون 

زعة ن إلا والأهم من ذلك ان الوصايا الطاهية بقواعدها التفضيلية ما هي

قة شخصانية آيديولوجية لتحديد المجال التداولي دون ان يكون لها علا

م ما تكبدراسة هذا المجال موضوعياً. فثمة مفارقة بين المجال الموضوعي 
 وجي.تحديد مفهومه في بداية الأمر، وبين هذا المجال الذاتي الآيديول

يا أصول كما ثمة مفارقة أخرى، وهي أن طه تعامل مع عدد من قضا
جال للم المجال التداولي تعامل الثوابت المطلقة. في حين أقر  في تعريفه

قافية الث التداولي بأنه متغير، وان كان تغيره بطيء مقارنة بسائر الظواهر

بين  وفيقالاجتماعية التي يعمل على توجيهها وتغييرها. لذلك كيف يمكن الت
كما  ثابتالمجال بشكل مطلق و اعتبار المجال متغيراً، وبين تعامله مع هذا

 ة.في الوصايا السابقة؟ والتي تفضي إلى اعتبار الأصول ثابتة ومطلق

وحقيقة ان اعتبار المجال التداولي متغيراً لا يتسق مع ثوابت الأصول 

الثلاثة التي سل م بها هذا المفكر من منطلق مبدأ التفضيل، وبدون ذلك لا يعُد  
مطلقة، لا سيما فيما يخص العقيدة. فإما ان المجال لهذا المبدأ قيمة معيارية 

التداولي متغير، وبالتالي تتغير مضامين عناصره وأصوله الثلاثة مهما كان 



 

196 

 

التغير بطيئاً، أو ان مضامين هذه الأصول ثابتة وبالتالي لا بد من ان يكون 
 المجال التداولي ثابتاً هو الآخر. 

منهجي تعانيه الأطروحة  هكذا يفُضي التناقض السابق إلى مأزق
 مجالالطاهية، إذ يكشف عن مفارقة بنيوية تجمع بين الطرح الموضوعي لل
 التداولي من جهة، والرؤية الشخصانية المتحكمة فيه من جهة أخرى.

د حديكما من المفارقات اللافتة أن طه نفسه فرض جملة من المعايير لت

ً من المجال التداولي وما يعُد   ً  بعيداً عنه، انطما يعُد  قريبا لرؤية  من الاقا

آفاق  وسيعتالشخصانية. فقد مي ز بين العلوم الأصلية تبعاً لمدى نجاحها في 
لى عائم الاستثمار التداولي وإثمار مضامينه، دون الاكتفاء بالتحديد الق

يكون  ل قدالنشأة أو الأصل فقط. وبهذا قد م تصوراً يقضي بأن العلم المنقو

اب بل من العلم المأصول، متى ما امتلك قدرة على فتح أقرب إلى المجا
ى الاستشكال الوظيفي والمضموني الذي يعمل العلم ـ بحسب زعمه ـ عل

 سد ه تماماً.

بالقرب يعُد  أولى  أمكنه تحصيل هذه القدرةوبناءً عليه، فكل علم منقول 

صول ولا تشفع للمأالتداولي، سواء أكان منقولاً أو مأصولاً.  من المجال

إلا إذا استعاد هذه القدرة، فإن فعل، فإنه يتفوق بما له من سبق نشأته الأولى 
 .1يضاهيه أي علم منقول تداولي دون أن

وعلى الرغم من أن ظاهر هذا التمييز يوحي بالاعتماد على معيار 
طه  موضوعي في تحديد المجال التداولي، إلا أن جوهر الموقف يظُهر أن

ً للمجال، يربط القرب والبعد عن المجال بيستبطن تصوراً شخصان مدى يا

 تبارالقدرة على التوسع في استثمار الوظائف واثمار المضامين، دون اع
فه لعامل التفاعل والتواصل الجمعي الذي يفرضه المجال التداولي بوص

 .ظاهرة ثقافية اجتماعية

 فقد اعتبر الجانب الأخلاقي والعملي هو ما يحدد القرب والبعد من

                                                

 .270المصدر نفسه، ص 1



 

197 

 

المجال التداولي، بل واشترط قيمة "اليقين" في ان تتصف به عناصر هذا 
ح  بأن الأخلاق قد تكون أقرب إلى المجال المجال وأصوله. وكما صر 

ً لما يطغى  التداولي من علم الكلام، نظراً لما تفتحه من آفاق للعمل، خلافا

لى على علم الكلام من نظر مجرد. كما اعتبر أن أصول الفقه أقرب إ
المجال من فروعه، بسبب ما رأى فيه من جمود على جزئيات خلافية لا 

 . 1طائل من ورائها

ا وفق م بمدى سعة التفاعل والتواصل -هنا  -يعُنَ وكما يلاحظ ان طه لم 

ً أخرى ذاتية  يتطلبه المجال التداولي الموضوعي، بل وضع شروطا

ما كعلى النظري، منها تفضيل الجانب العملي مفروضة على هذا المجال، 
علم ، كذلك شرطه في ان لا يصبح الفي تقديمه للأخلاق على علم الكلام

رغم ان  محل خلافات جزئية لا غنى فيها كما في علم الفقه مقارنة بأصوله،

ل كان ه، بالكثير من خلافات علم الفقه عائدة إلى الخلافات المتعلقة بأصول
ل، لأصومجال التداولي من هذه االأوْلى ان يعتبر علم الفقه أقرب إلى ال

نة لسبق وجوده ولسعة تفاعله ومقدار حضوره ولكونه يمثل الغاية مقار

مثل نه يابالأصول التي هي مجرد أداة وسيلة لهذه الغاية. بل أكثر من ذلك 
زعة الن ؛ الذي تغلب عليهجانب العمل التام بما لا يرقى إليه علم الأصول

 .النظرية التجريدية

ً آخر، وهو ان تتصف عناصر المجال التداول كما أضاف ً ذاتيا ي شرطا

ية في غاموقف لتراثنا باليقين، أما الظنون فقد وصفها بالفساد. وهو 

. لذا يقينالغرابة، حيث ان أغلب معارف التراث اجتهادية تفيد الظنون لا ال
 فأي تراث ومجال تداولي يتحدث عنه هذا المفكر؟!

لام وبعض علمائه ممن قرروا ظنية فقد اعترض على مفكري الإس
بعض المعارف الشرعية، مع اعترافه بأنهم أوجبوا العمل بما هو ظني، 

الحكم الشرعي »معتبراً هذا الموقف في غاية الفساد، لذلك قرر بأن 

والعقدي أوْلى باليقين من الحكم الوضعي متى أخذنا بعين الاعتبار خاصية 

                                                

 .270سه، صالمصدر نف 1



 

198 

 

 . 1«ية التغير التي تلازم الثانيالثبات التي ينفرد بها الأول وخاص

مع ان أغلب الفقهاء وعلماء الأصول يصرحون بأن معظم الأحكام 

 ا تفيدهي مالشرعية ظنية، لا سيما وان علم الفقه قائم على أخبار الآحاد، و
ة لتراثيوم االظن، دعك عن ظنية المتون. كما ان النظرة التحليلية لسائر العل

ول ية، وان الأصول التي تقوم عليها هي أصتكشف عن انها اجتهادية ظن

لق متنازع حولها؛ كما في علم الكلام والعقائد. فهذا هو صلب ما يتع
م القائ ذاتيبالمجال التداولي للتراث بالمعنى الموضوعي، ولا قيمة لمعناه ال

 على التحكمية الشخصانية وما تفرضه من انغلاق. كما ان اشتراط طه

 م الشرعي والعقدي يناقضه ما سبق ان اعتبرلخاصية الثبات في الحك
 المجال التداولي يتصف بالتغير البطيء.

*** 

وقد تجل ى هذا النزوع الشخصاني مرة أخرى في موقف طه من مسألة 

تراث، ي القِدم العالم، حيث لم يلتزم بالمجال التداولي الموضوعي السائد ف
 لذاتية. بل انقطع عن أحد أصوله، ومال إلى ترجيح الرؤية ا

فقد رأى أن القول بقِدم العالم يمثل معنى منقولاً منقطع الصلة بالأصول 
التداولية للتراث، شأنه في ذلك شأن القول بعدم علم الله بالجزئيات، كما 

ذهب إليه ابن سينا وأتباعه من الفلاسفة المسلمين، إذ اعتبر كلا الموقفين 
 .2مخالفيَن للشرع الإسلامي

قِدم العالم، اعتبر طه أن ظاهر الفكرة غير مألوف ويثير وفي ما يتعلق ب

الشبهات ويفسد مسالك التواصل والتفاعل. فالفكرة منكرة من حيث مخالفتها 
للأصل التداولي القائم على حدوث العالم. غير أنه في المقابل، رفض القول 

و بالحدوث من العدم واعتبره باطلاً، ومالَ إلى تصور "الحدوث النسبي"، أ

الحدوث من شيء. فللعالم حدوث نسبي، حيث ظاهره العرضي حادث 

أن العالم موجود وجوداً جوهرياً متحركاً حادثاً »وجوهره قديم. وهو يعني 

                                                

 .300-299المصدر نفسه، ص 1
 .61حوارات من أجل المستقبل، ص 2



 

199 

 

، معتبراً هذا الحكم أقرب إلى ان تتقبله العقول لظهور أسباب «حدوثاً نسبياً 
الذي ينزل  الصلة بينه وبين العناصر التداولية، وهو من المنقول الموصول

. إذ يتضمن ما يأخذ به أهل المجال التداولي، وهو ان 1منزلة المأصول

"العالم محدث"، كما يتضمن مفهوم "الوجود الجوهري" الذي يقبل 
المخاطب وصفه بـ "القِدم"، ويحتوي كذلك مفهوم "الحركة" الذي أنسَِ 

دم المنسوب المخاطب بأن يقرنه بمعنى الدوام، حتى انه يكاد لا يرى في القِ 
  .2إلى العالم إلا دواماً في الحركة لا نهاية له

ل التقابل بين القِدم والحدوث إلى تقابل بين  وفي هذا السياق، يتحو 

النوعي والجزئي. فالعالم، من حيث نوعه قديم، أما من حيث أفراده الجزئية 
فهو حادث. وهو المعنى الذي سعى طه إلى تقريبه من خلال المقابلة بين 

الكل وأجزائه، حيث تقب ل أن تكون الأعراض الجزئية حادثة، بينما أضفى 
 ً  .3على الجوهر الكلي صفة القِدم دون أن يكون حادثا

وهو القول الذي سبق إليه بعض المتشرعة من أمثال ابن تيمية. فقد اعتقد 

أن الحوادث الكونية لا بداية لها، وهو إقرار بأزلية الأشياء من حيث النوع 
الأفراد. فبرأيه أن كل فرد حادث يسبقه فرد حادث قبله وهكذا من غير لا 

بداية محددة، وهو ذات ما ذهب إليه الفلاسفة. ومع أن ما ورد في التراث 

من وجود عدد محدود من الأشياء قد سبق خلقها قبل السماوات والأرض، 
ش، إلا أنها تعد بحسب هذا الرأي ليس لها بداية بإطلاق، ومن ذلك العر

حيث نقل الدواني عن ابن تيمية أنه اعتقد بقِدم العرش من حيث النوع، أي 

أن كل عرش يسبقه عرش آخر قبله دون بداية محددة، وذلك ليثبت بأن الله 
فاعل أزلاً وأنه مستقر من عرش إلى عرش أزلاً أيضاً. وقد نسب إبن تيمية 

ا بالمشبهة نظريته إلى أئمة السنة والحديث، ونقل عن بعض من وُصفو

بأنهم قائلون بإثبات حوادث لا أول لها. كما نقل بعض أتباع ابن تيمية ما 
كل حي فعال، ولم يكن ربنا تعالى قط في »قاله عثمان بن سعيد الدارمي: 

                                                

 .266-264تجديد المنهج في تقويم التراث، ص 1
 .265-262المصدر السابق، ص 2
 .265المصدر نفسه، ص 3



 

200 

 

 . 1«وقت من الأوقات معطلاً عن كماله، من الكلام والإرادة والفعل

فيد يا مره من السلف ويعُد  هذا المنقول من الشواذ، حيث لم ينُقل عن غي

ابن  قبل النص الصريح في إثبات حوادث لا بداية لها. بل ليس من البيانيين
 لقولتيمية من يثبت ذلك بشكل واضح لا غبش فيه. فإن من يعُزى إليهم ا

مام الاهت كثرةبذلك هم الفلاسفة. لذلك شن ع عليه الخصوم وعد وه متأثراً بهم ل

يه يل فقجرى عليه الحال مع الغزالي الذي  بمباحثهم والرد  عليهم، كالذي
في  إنه أمرضه )الشفاء( لابن سينا، ووصفه معاصره أبو بكر بن العربي

رج ن يخأمقولته الشائعة: شيخنا أبو حامد دخل في بطون الفلاسفة ثم أراد 

زالي، الغ منهم فما قدر. وهو القول الذي إستعان به ابن تيمية في الرد على
 المخالفين قد وقع بما وقع به سابقه. مع أنه في رأي 

وعادة ما ينُسب مثل هذا الإعتقاد إلى الملاحدة، ومن ذلك ما قاله أبو 
ً للملاحدة.  يعلى الحنبلي في )المعتمد(: الحوادث لها أول ابتدأت منه خلافا

وكان من ضمن ما أحُتج به على ابن تيمية أنه قد ابتدع فكرة لم ترد عن 

اء بعض الشذوذ، وبنظر البعض أنها مخالفة للإجماع، بل أهل البيان بإستثن
وأن الإجماع على تكفير من يقول بها، كالذي حكاه الشيخ عياض وغيره. 

كما قال ابن دقيق العيد بأنه وقع هنا من يدعي الحزق في المعقولات ويميل 

إلى الفلسفة وظن أن المخالف في حدوث العالم لا يكُف ر لأنه من قبيل مخالفة 
الإجماع، وتمسك بقولنا إن منكر الإجماع لا يكُف ر على الإطلاق حتى يثبت 

النقل بذلك متواتراً عن صاحب الشرع. ثم قال: وهو تمسك ساقط إما عن 

عمي في البصيرة أو تعام؛ لأن حدوث العالم من قبيل ما اجتمع فيه الإجماع 
 . 2والتواتر بالنقل

*** 

                                                

. وشرح العقيدة الطحاوية، 156شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، ص  1

 زال بصفاته قديماً قبل خلقه(.فقرة )قوله: ما 
 انظر حول ما سبق: النظام المعياري. 2



 

201 

 

ان الحدوث من العدم باطل، إنما  نعود الآن إلى طه، حيث ينتهي إلى
الحدوث من شيء، أو الحدوث النسبي، أي ان ظاهره العرضي حادث 

ح بأن 1وجوهره قديم . لكن المفارقة تأتي بعد حوالي عشر صفحات، إذ صر 

الخالق في المجال الإسلامي هو من يخلق شيئاً من لا شيء، خلافاً للصانع 
 ً . وهو تصريح لا ينسجم 2من شيء وفق المجال اليوناني الذي يصنع شيئا

 مع ما سبق ان اعتبر بأن الحدوث من العدم باطل، إنما الحدوث من شيء.

دى ة لوحقيقة تعتبر فكرة خلق الأشياء من العدم أو اللاشيء هي السائد

المجال التداولي الإسلامي، وليس تلك التي فرضها طه وفق المجال 

دون لحدوث النسبي، إنما يعتقالشخصاني. فأغلب أهل التراث لا يقرون ا
يم. بالحدوث المطلق، أي خلق الشيء من العدم من دون وجود شيء آخر قد

 ً عتبره ما يمبل ان اقراره بقِدم العالم على سبيل الجوهر أو الكل، هو أيضا
 أغلب علماء التراث الإسلامي بأنه مخالف للشرع. 

 

                                                

 .264تجديد المنهج في تقويم التراث، ص 1
 .276المصدر السابق، ص 2



 

202 

 

 المجال التداولي تحت المجهر

 

دية تلوح فكرة المجال التداولي وفق الطرح ثمة عدة ملاحظات نق
 الطاهي، نجملها بما يلي:

ة قافسبق أن لاحظنا بأن طه لم يتحدث عن المجال التداولي بوصفه ث ـ1

عد واقعية تحتاج إلى الرصد والتحليل، فرغم تعريفه له وفق هذا البُ 
ر الوجودي الموضوعي؛ إلا أنه سرعان ما أخضعه لمنظور معياري، يعُب  

ولي لتدااما ينبغي أن يكون، لا عن ما هو كائن. فهو يتعامل مع المجال  عن

 تمد  بحسب صورة مثالية شخصانية، اعتبرها الأنسب والأقرب، دون أن تسُ
. ولو أنه التزم بالرؤية الموضوعية ي الت من واقع التراث ومجاله الحي 

ً عليه أن يدرج ضمن المجال ا ي اوللتديقتضيها تعريفه نفسه، لكان لزاما

ذلك كظواهر مثل التضليل والتكفير، بوصفها نابعة من أصل عقدي تراثي. 
ن هذا المجال جميع التناقضات التي انطوى ها علي كان ينبغي عليه أن يضم 

 التراث. 

ي ففالمجال التداولي، بحسب حقيقته، هو بمثابة دائرة واسعة تتضمن 

دبية ة وأومذهبية وفلسفي داخلها سائر الدوائر المعرفية الأخرى، من علمية
ر ل عبوغيرها مما لها علاقة بالفكر والمعرفة، وهي دوائر تتبد ل وتتحو

 ة منالزمن، وبعضها يكون أكثر تداولاً من البعض الآخر ضمن فترة زمني
 .لعكسدون ثبات، حيث قد ينقلب ما هو أكثر تداولاً إلى مستوى أدنى وبا

لاطروحة بالحد الموضوعي وعليه كان ينبغي ان يلتزم صاحب هذه ا

له إلى صورة مثالية مبتورة  الذي افترضه في تعريفه للمجال، دون أن يحو 
الصلة عن واقع التراث بكل ما فيه من تعقيد وتناقضات. وسبق ان أشرنا 

إلى نموذجين دالين على هذا الحال، أحدهما يتمثل في موقفه من ظنون 

لفكرة الحدوث النسبي، وكلاهما لا  الأحكام الفقهية، والآخر يتمثل في تبنيه
ينسجم مع تعريفه للمجال التداولي للتراث. فالتعريف دال على وجود 

ظاهرة موضوعية تحتاج إلى التحديد والتحليل من دون ان يفُرض عليها 
 شيء وفق مشتهيات المحلل وتحكماته الشخصانية.



 

203 

 

 صر،العناإن تقسيمه السابق لأصول المجال التداولي يشوبه نقص في  ـ2
ر. إذ لا يصح  إفراد العقيدة وحد ها ويغلب عليه التخصيص غير المبر 

ية بوصفها أصلاً مستقلاً دون الإشارة إلى ما يناظرها من عناصر دين

ر لأجدأخرى، كالأحكام الشرعية وسائر ما يرتبط بالمصدر الديني. وكان ا
ن مبدلاً بهذا المنظ ر أن يتحدث عن "الأصل الديني" بصيغته الأشمل، 

 ته، لابرم   تقييده بالعقيدة فقط، ما دام الحديث عن المجال التداولي للتراث
 عن مجال مخصوص.

اه بـ "العنصر المعرفي" في تقسيمه، والذي جعله ثالث  كذلك فإن ما سم 

أصول المجال التداولي، قد قي ده بالمعرفة الاجتهادية المستندة إلى العقيدة 
ف الأسباب المعرفية بأنها المضامين الدلالية والمتوسلة باللغة. فهو ي عر 

. غير أن هذا 1والطرق الاستدلالية المعتمدة على اللغة والمبنية على العقيدة

التحديد يقُصي صوراً أخرى من المعارف التي لا تنبني بالضرورة على 
العقيدة أو حتى على الدين، لكنها تندرج ضمن المجال التداولي العام 

علوم الطبيعية التي تأسست في بعض مراحلها على النظر للتراث، كال
 العقلي والتجريب، مثل الطب والفلك والكيمياء وغيرها.

ً ومختزلاً  ها غه ذ يفُر، إفهذا التقييد يجعل من المجال التداولي حقلاً مشو 

ن م تكمن أنماط معرفية كانت فاعلة ضمن التاريخ الثقافي للتراث، وإن ل
 حديديعتها. ومن ثم فإن تحقيب المجال التداولي وتدينية أو عقدية بطب

ريخي التاأصوله بحاجة إلى إعادة نظر، بحيث يرُاعى فيه التعد د الواقعي و

يقة للأنساق المعرفية داخل التراث، لا أن يحُصر وفق نزعة معيارية ض
 تسُقط الواقع لحساب النموذج المثالي.

" و"المعرفة" ضمن بنية إن التمييز الذي أقامه طه بين "العقيدة ـ3
ً في التطبيق، بل يبدو أن بينهما تداخلاً يصعب  المجال التداولي ليس دقيقا

الفصل فيه، إلا من حيث التصور المجمل العام. فقد أفرز العقيدة كأصل 

مستقل، لكنه في الوقت نفسه لم يلتزم بهذا الحد في التعامل معها، إذ كثيراً 
جتهادية في ثناياها، دون وضوح في التخوم ما أدرج العناصر المعرفية الا

                                                

 .246المصدر نفسه، ص 1



 

204 

 

 الفاصلة.

 ضيةومثال ذلك موقفه من مسألة "قدِم العالم"، فقد عالجها بوصفها ق

اءة ا قرعقدية، وأدرجها ضمن نطاق العقيدة، لكنه عند المعالجة مارس عليه
دية. جتهااتحليلية تفصيلية لا يمكن توصيفها إلا باعتبارها ممارسة معرفية 

ً عقدياً محضاً، بل أخضعها لمنإذ لم  لي هج جديتعامل معها بوصفها تسليما

نظر ل التأويلي، ما جعلها تنزاح من حقل العقيدة بالمعنى الصارم، إلى حق
 العقلي والفهم الاستدلالي.

وهذا التداخل يؤشر إلى غموض في البناء التصنيفي الذي افترضه، 
من  عد  يُ عد  من العقائد وما ويفتح السؤال حول مدى دقة تفريقه بين ما يُ 

 ولاتالمعارف، لا سيما في تراث يغلب عليه التداخل والتشابك بين المق
 العقدية والفكرية والفقهية والفلسفية.

 يماإن التفضيل الذي أسبغه طه على أصول المجال التداولي، ولا س ـ4

ً كما يصُو   ل ب ره،في بعُدها المعرفي، يغفل عن أن هذا العنصر ليس نقيا
رفة المعفتعتريه شوائب عديدة تفُقده صفاءه وتنُزل به عن مرتبة التفضيل. 

عقيدة غة واللم تكن وليدة التفاعل الخالص بين الل -كما هي عليه  -التراثية 

 يئيةأو الدين، بل تسربت إليها عناصر متعددة ومتفاوتة، كالعوامل الب
بعد علها أي يجلية، الأمر الذوالاجتماعية والسياسية والنفسية والثقافية والعق

 ما تكون عن التماسك المنهجي أو الانسجام القيمي.

 وهذا ما يفسر ظواهر التضليل والتكفير التي ملأت جنبات التراث،

ً مفضلاً  ً معرفيا ون  دبحيث لا يمكن النظر إلى هذا الأخير بوصفه نموذجا
 تفكيك تناقضاته وكشف حدوده.

ث المعرفة في المجال التداولي للترافمن الوجهة الموضوعية، تبدو 

لة بتناقضات داخلية حادة، تعكس في عمقها محدودية الإدراك ا ي لبشرمحم 
 وتفاوت مداركه، فضلاً عن التشوهات التي تلحق بالمعرفة حين تخضع

ل مجا لتأثيرات المصالح والانحيازات وسائر الشوائب الدخيلة. ولا يخلو
 ناقضات والانعكاسات الطبيعية.تداولي لأي أمة من مثل هذه الت



 

205 

 

يط تح وعليه فإن التفضيل الذي يقرره طه يفتقر إلى رؤية نقدية داخلية
 بالمعرفة التراثية كواقع؛ لا كتصور مثالي مفترض.

من المعلوم أن طه قد ذم  الدراسات المعاصرة التي سبقته لقيامها  ـ5
الآخر، كما  بتجزئة التراث العربي الإسلامي وتفضيل بعضه على البعض

هي طريقة الراحل محمد عابد الجابري في نقده للعقل العربي، فيما ادعى 

ان الصحيح هو الاعتماد على ضرب آخر من تقويم التراث قائم على النهج 
التوجه الشمولي الذي يتضمن ضرورة التكاملي من دون تفاضل، فدعا إلى 

غير انتقاص لأي جزء تقبل التراث بوصفه كلاً متكاملاً ووحدة متناسقة من 
 . 1من أجزائه، أو التقليل من وظيفته

ئة تجزلكن المفارقة اللافتة أن طه نفسه وقع في ما نهى عنه، فمارس ال

لى عوأقام المفاضلة بين مكونات التراث، سواء على مستوى العلوم، أو 
قل مستوى تصنيف العقل. فقد صن ف العقل إلى ثلاثة أقسام متفاضلة: ع

صيلة كما يتمثل في ممارسات علم الكلام، وهو من العلوم الأنظري مجرد 

 ما لدىكؤيد لا المنقولة أو الدخيلة. وعقل مسدد كما في علم الفقه. ثم عقل م
 الصوفية، وهو الأعلى رتبة والأفضل مقاماً. 

 فهذه ثلاثة عقول يتفاضل بعضها على البعض الآخر. 

 قه،أصول الفقه على الف بل لقد مضى إلى أبعد من ذلك، حين فض ل علم

 تخُفي ة لاوفض ل الفقه بدوره على علم الكلام، مما يدل على ممارسة انتقائي
ي تناقض ما أعلنه من ضرورة الكف  عن المفاضلة واعتماد النظر الكل

 المتسق. 

من المفارقات المنهجية اللافتة في أطروحة هذا المفكر ما يتعلق  ـ6

لي من حيث الثبات والتغي ر. ففي كتابه )تجديد بتحديده لطبيعة المجال التداو

ر أن المجال التداولي يتصف بدرجة من الثبات  المنهج في تقويم التراث( قر 
النسبي تجعله في أدنى مراتب التغي ر مقارنة ببقية الظواهر الثقافية 

                                                

 .13وص 82المصدر نفسه، ص 1



 

206 

 

ن الهوية الثقافية  ً لتكو  ً أساسيا والاجتماعية، معتبراً هذا الثبات شرطا
. لكن بعد مضي نحو ست سنوات، أعاد تعريف المجال 1اواستمراره

التداولي بصورة مغايرة، إذ خص ه بالتداول اليومي وأقر  بطابعه المتغي ر، 

ً بذلك عن خاصية الثبات التي سبق أن جعلها سمة مميزة له . وهذا 2متخليا
ً في تحديد  ً مفاهيميا التراجع الصريح عن الموقف الأول يعكس اضطرابا

لمجال التداولي، ويثير تساؤلات حول مدى الاتساق النظري في هذا طبيعة ا
 المشروع.

ً في أصل تعريفه كما قر   ً نسبيا ، أولاً  رهفإذا كان المجال التداولي ثابتا

 ذا كانما إفكيف يستقيم أن يتحول إلى مفهوم يتغير بتغير التداول اليومي؟ أ
لي ها تحليله الأوالأخير هو المعتمد، فما مصير الأسس التي بنى علي

 للتراث؟ 

التي  ميةإن هذا التناقض لا يمكن تجاوزه بسهولة، إذ يهدد البنية المفهو
 تستند إليها الاطروحة الطاهية في تقويم التراث.

تتضمن بعض أفكار طه وأساليبه اللسانية انزياحاً عن مقتضيات  ـ7

على أن ما المجال التداولي كما حد ده هو نفسه. ففي أحد حواراته، نص  

يدخل ضمن المجال التداولي على صعيد المعرفة هو ما يكون تحته عمل، 
. غير أن عدداً من أفكاره 3ووراءه منفعة، وله استناد إلى أصول الشرع

وممارساته التعبيرية لا تستوفي هذه الشروط، بل تنأى عنها بصورة 
 واضحة.

النسبي"، التي ومن أبرز الأمثلة على ذلك: طرحه لفكرة "حدوث العالم 

تفتقر إلى إسناد شرعي صريح، وتقوم على اجتهاد معرفي فلسفي أقرب 
إلى التأويل الشخصي منه إلى الممارسة التداولية العامة. وكذلك أساليبه في 

التطويل اللغوي، وكثرة الاستعمال لألفاظ غريبة أو شاذة عن الاستعمال 

                                                

 .249المصدر نفسه، ص 1
 .45-42حوارات من أجل المستقبل، ص 2
 .61المصدر السابق، ص 3



 

207 

 

تداولي الذي يفترض اللساني الشائع، مما يضعها خارج حدود الفهم ال
 التبسيط والتواصل المعرفي الناجع.

فمثل هذه النزعات تضُعف دعوى التزامه بأصول المجال التداولي 
نهجية قة موتبُرز المفارقة بين تنظيره المجرد وممارسته الفعلية. وهي مفار

تنسحب على عموم مشروعه الذي كثيراً ما يعلي من التنظير دون أن 
 ائية والتداولية.يراعي حدوده الإجر

أو  إن التأكيد المتكرر على ضرورة الحفاظ على المجال التداولي، ـ8

التمسك بالوصايا الشخصانية التي قد مها طه بوصفها ضوابط للفكر 
قليد الت والمعرفة، لا يعدو أن يكون في كثير من الأحيان دعوة مقن عة إلى

حر   أفق التداولي إلى وكبح الإبداع الفلسفي. فبدلاً من أن يتحول المجال

 مع ما ناقضللتفكير والنقد والتجديد، يتم توظيفه كأداة ضبط وتقييد، مما يت
يعلنه طه نفسه من تحفيز للإبداع وضرورة الخروج من أسر المناهج 

 الغربية والانفتاح على إمكانات العقل المسلم.

فالدعوة إلى الإبداع الفلسفي لا تستقيم مع فرض وصايات معرفية 

ً حين يتم تحكيمها بطريقة انتقائ ية صارمة تحت مسمى التداول، خصوصا

ل ومثالية، تعُلي من قيمٍ مخصوصة وتقصي سواها. وهو ما يجعل المجا
لى إحليل، يتحول من إطار للفهم والت -كما يتصوره هذا المنظ ر  -التداولي 

ق، وتعيد إنتاج ا يد في تقللأداة معيارية تقطع الطريق على الاجتهاد الخلا 
هة.  صورة ممو 

 

 



 

208 

 



 

209 

 

 الفصل التاسع

 المجال التداولي والإبداع

 

 تمهيد

عديدة هي إشارات طه إلى ضرورة الإبداع الفلسفي القائم على المجال 

التداولي، ومن ثم انشاء فلسفة إسلامية. ففي )سؤال السيرة الفلسفية( اتخذ 

ل الإبداع منحى يختلف عما سبقه من كتب، إذ أقر  بأن السيرة هي أص
الفلسفي لا الفكرة في حد ذاتها، حيث التلبس بالأفكار الحية من خلال لحاظ 

 . 1الاتساق بين الفكر والعمل

ح بأنه يحق لنا ان نضع تصوراً جديداً للفلسفة بحيث تكون  كما صر 

متصلة بخصوصية الذات المسلمة، والعلامة البارزة لهذه الخصوصية هي 

إلى وجوب ان تتوسل هذه الفلسفة بعقل قادر على  التزام التوحيد، بالإضافة
ً ما يترتب عليها من نتائج تتعلق  ان يستثمر هذه الخصوصية؛ مستوعبا

 . 2بتسديد الإنسان في الحياة، حيث التوسل بالعقل المسدد

وأحصى بهذا الصدد سبعة شروط اعتبرها تفي ببناء فلسفة إسلامية 

وإعادة النظر في مفهوم الفلسفة، حقة، وهي باختصار: غلق باب التقليد، 

والتثوير الفلسفي للمفاهيم، وكشف الثراء الفلسفي لمفهوم الفطرة، والتأكيد 
على الصلاح الكلي للإنسان، والعناية القصوى بالقيم الأخلاقية، والتزام 

 . 3الصدق الكلي في الحياة

حدد  ،كما في كتاب )من الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر( ،وقبل ذلك

                                                

 .404السيرة الفلسفية، صسؤال  1
 .493-492المصدر السابق، ص 2
 .501المصدر نفسه، ص 3



 

210 

 

ثلاثة شروط لبناء فلسفة إسلامية من خلال ما سماه بمسلمة "نقدية الفلسفة 
الإسلامية". وأغلب هذه الشروط معنية بنقد الآخر المختلف معه، وهي 

 باختصار:

ر أن تتوجه الفلسفة إلى نقد الفكر الفلسفي الذي يصادم المنظو ـ1
 الإسلامي للحياة.

مدت حياة حقيقية لها إلا إذا استأن تكون هذه الفلسفة حية، ولا  ـ2

 ً ديات وتح مضامينها وقضاياها من دائم تفاعلها مع الواقع العالمي، أحداثا
 وآفاقاً.

أن تبني هذه الفلسفة نقدها للواقع العالمي على أهم مقوم يميز صبغتها  ـ3
 .1الإسلامية، ألا وهو الأخلاق بشقيها السلوكي والروحي

لتي نجدها في كتابات طه حول عدد وبغض النظر عن الاختلافات ا

مات الشروط وماهيتها لبناء فلسفة إسلامية ناهضة؛ فإنه يتحدث بالعمو
 يست من، ولالمعروفة فيما يسميها آخرون بأنها عائدة إلى علم الكلام الجديد

 الفلسفة بالمعنى التقني.

وعلى العموم ان مراجعة كتب هذا المفكر تظُهر ان غالبية اهتماماته 

قاعدة الإبداع الفلسفي تعُنى بالربط بين الفلسفة والترجمة ضمن  حول

المجال التداولي. ففي حوار له اعتبر الإبداع الفلسفي يتحقق عبر الاتصال 
بالمجال التداولي والذي حدده بالتداول اليومي المتغير، وان تكون للمتلقي 

بحيث يدرك العربي القدرة على التفلسف، بجعل الفلسفة قريبة من حياته؛ 

مضامين الفلسفة كما يدرك المضامين المألوفة له، وبحيث يظهر تأثيرها 
في سلوكه اليومي. واعتبر أن ما يحقق ذلك هو إتباع الترجمة التأصيلية 

 .2للنص الفلسفي

ح في )سؤال العمل( بوجوب خلق  إبداعية حقيقية وعلى هذه الشاكلة صر 

                                                

 .86-85من الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر، ص 1
 .45-42حوارات من أجل المستقبل، ص 2



 

211 

 

وأطلق على هذه الإبداعية اسم  تتجاوز حدود المنقول الفلسفي اليوناني،
ف الفلسفة الإسلامية المبدعة بأنها الفلسفة  "الإبداعية الموصولة"، وعر 

التي تستند في إبداعيتها إلى المأصول الإسلامي. واعتبر أنه لما كان هذا 

ً للمجال التداولي الإسلامي الخاص، وأن المنقول هو نتاج  المأصول نتاجا
ي، وجب أن تكون الفلسفة الإسلامية ذات الإبداع للمجال التداولي اليونان

الموصول هي الأخرى فلسفة تداولية صريحة. وككل فلسفة تداولية ينبغي 

ان تكون الكونية التي تتطلع الفلسفة الإسلامية للتحقق بها كونية مشخصة لا 
مجردة، وذلك على شاكلة ما كان الفيلسوف الالماني هايدجر يدعو إليه من 

واعتبر طه انه يجب تحصيل الاستقلال صة لا تجريدية. فلسفة مشخ
 الفلسفي من خلال عاملين هما: 

 شرط حفظ المبادرة الفلسفية.  ـأ 

 شرط الخصوصية التداولية.  ـب 

 ميةوبخصوص حفظ المبادرة الفلسفية ذكر بأن استقلال الفلسفة الإسلا
 يتحقق بأمور ثلاثة هي: 

 المأخوذة من المجال التداولي الانطلاق من الحقائق المأصولة ـ1
 الخاص. 

الاقتدار على ادخال تحويلات على المنقول بما يفي بمقتضيات  ـ2
 المجال التداولي.

اقتناص الحقائق غير المسبوقة التي هي ثمرة التفاعل بين المأصول  ـ3
 .1والمنقول

ويعود ما أشار إليه من ضرورة تحويل المنقول بما يتفق مع المأصول 
. ففيه حدد 1995جزء الأول من مشروع )فقه الفلسفة( الصادر عام الى ال

الإبداع الفلسفي بتتبع خطوات معينة متعلقة بترجمة النصوص الفلسفية 

                                                

 .51-49سؤال العمل، ص 1



 

212 

 

 كأفكار بما يختلف عما جاء في )سؤال السيرة الفلسفية(. 

فقد اعتبر "فقه الفلسفة" بأنه العلم الذي يزودنا بالمعرفة بدقيق آليات 

لسفية والاحاطة بجليل تقنيات الإنتاج والإبداع فيها، حيث يمكن الممارسة الف
الارتقاء عبر هذا العلم من رتبة استعمال الفلسفة إلى رتبة صنعها. وأضاف 

أنه لما كانت الفلسفة التي بين أيدينا هي فلسفة منقولة أو حصيلة أعمال 

هو الصلة  الترجمة؛ لذا فإن أول ما ينبغي على "فقه الفلسفة" ان ينظر فيه
 . 1الموجودة بين الفلسفة والترجمة

ى وبهذا المعنى اشتغل طه على الترجمة من أجل الإبداع والقدرة عل
 التفلسف.

والمعروف أن الترجمة تتبع إما طريقة النقل الحرفي للغة، رغم اخلالها 
بالمعنى أحياناً، أو طريقة النقل المضموني للغة حتى وإن تم الاخلال 

غوية، وهي المعول عليها عادة لدى من يزاولون الترجمة بالحرفية الل

باحترافية. وتقارب الأولى ما اصطلح عليه طه بالتحصيلية، والثانية 
بالتوصيلية، ورآهما غير صالحين في اكتساب القدرة على التفلسف، إنما 

حدد صلاحيتهما في العلم، حيث تتضمن فيهما المعايير الموضوعية، مثل 
 . 2يةالمعرفة العلم

اها "الترجمة التأصيلية"،  وهذا ما دعاه إلى استبدالهما بطريقة ثالثة سم 

ترفع التعارض بين الفلسفة والترجمة، وتجتهد في نقل ما حيث اعتبرها 
تثبت لديها موافقته لضوابط المجال التداولي المنقول إليه، وهي الضوابط 

فية، كما انها تحرص المتمثلة بالأصول الثلاثة: اللغوية والعقدية والمعر

على ان لا يفوتها شيء مما ينفع في تقوية التفلسف عند المتلقي، حتى لو 
 -أوجب تغطية الصفات الأصلية للمنقول، بل ومحوها بالمرة. لذلك 

كل آليات التخريج والتغطية؛ سيستخدم المتلقي، أو المترجم،  -وبحسب طه 

ة، حتى لا يترك للنص مثل الحذف والإبدال والقلب والإضافة والمقابل

                                                

 .53، ص1فقه فلسفة، ج 1
 .48، ص2فقه فلسفة، ج 2



 

213 

 

الفلسفي الأصلي إلا الجزء الذي لا غنى له عنه، وسيستبدل عوض ذلك 
 -كما يرى  -، لأن العبرة أوصافاً تداولية تنُهض المتلقي إلى العمل الفلسفي

 . 1ليست الحكاية عن الغير وإنما تمكين الذات من الممارسة الفكرية

مة التي اصطلح عليها "تداولية وقد برر هذا الاختيار استناداً إلى المسل  

الفلسفة" والتي تقول بأن الفلسفة ليست معرفة أو ممارسة كونية خالصة كما 

هو الرأي الشائع، وإنما تقوم ببناء الكونية المقصدية على الخصوصية 
التداولية، حيث التفريق بين الجانبين الكوني والمحلي، فاصطلح على الأول 

ن العباري"، ويمث ِ ل المشترك بين المجالات التداولية، كما اصطلح "المكو 

ن الإشاري"، ويعكس خصوصية كل مجال تداولي على  ِ على الثاني "المكو 
 . 2حدة

ل ِنال فهذه هي الفكرة الأساسية لطبيعة الترجمة التأصيلية، حيث تحو   مكو 
ن الاشاري الخاص.  ِ  العباري العام إلى المكو 

ها تفُضي عملياً إلى إعادة إنتاج النمط غير أن مشكلة هذه الترجمة هي أن
ما بعد الحداثي في مقاربة النصوص، عبر تفكيك النص الفلسفي الأصلي 

وتذويبه، فتفقده عناصره المفهومية الأساسية، وتخُضعه إلى أفق تداولي 

خاص يعُيد إنتاجه بطريقة تنسف بنيته المفهومية، مما لا يبُقي من معناه 
ة. وهو مسلك يشبه إلى حد بعيد أطروحات ما بعد الأصلي سوى أشباح بعيد

البنيوية والنقد الأدبي الفرنسي التي تقُصي المؤلف وتطُلق العنان للقارئ 

في إعادة تشكيل المعنى دون معايير مرجعية، بل تفتح الباب على 
، 3مصراعيه أمام التأويلات الذاتية، دون ضوابط عقلية أو معرفية صارمة

يفرضه المجال التداولي الإسلامي الذي يدعو إليه وذلك على خلاف ما 
 صاحبنا. 

فقد ذهب طه ضمن مسلكه في "الترجمة التأصيلية"، إلى رفض ما درج 

                                                

 .405و 358-357، ص1فقه فلسفة، ج 1
 . 81-80الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر، صمن  2
 .انظر بهذا الصدد: علم الطريقة، الفصل الثامن 3



 

214 

 

عليه منظ رو الترجمة من تضييق دائرة التأويل والاكتفاء بالحد الأدنى منه، 
معتبراً أن هذا الرأي لا يخدم الغرض التواصلي الذي تتوخاه الترجمة 

ر دعوته لفتح باب التأويل على مصراعيه بثلاثة أوجه:الفلسف  ية. وبر 

 رية، أنه لا يمكن ـ بحسبه ـ ضبط مقدار التأويل بمقاييس معياأولاً 

ما مجم، موضوعية، نظراً لتغلغل العوامل الذاتية والثقافية في وعي المتر
 يجعل كل قراءة مسبوقة بحمولة تأويلية لا فكاك منها.

 ً ً من القراءة والتأويل، تكون خ، أن الترجمثانيا ة اضعة بوصفها ضربا

ي لتاللما يخضع له التأويل ذاته من تردد بين التناهي واللاتناهي، وبا
 فالترجمة لا يمكن تحديد مداها التأويلي بصورة نهائية.

 ً ر الأخذ بالتأويل غير المحدود، ثالثا ، أن الغاية التواصلية للترجمة تبُر 
إيصال المعاني إلى البيئة التداولية الجديدة، بما يلزم طالما أن المقصود هو 

من تكييف وتحوير يتلاءم مع الخصوصية المحلية كي يخدم التبليغ )أو 
 .1التواصل(

ً في أدبيات ما بعد ال ً شائعا ثة، حداهكذا رجح طه الأخذ بما أصبح رأيا

 لقارئ ـلاح حيث يعُد  النص مفتوحاً على التأويل بلا ضوابط أو نهايات، ويتُ
ي وضوعأو المترجم ـ أن يعُيد تشكيله كيفما شاء، دون رجوع إلى معيار م

 أو مقصد مؤلف.

ط وعلى الرغم من تبني هذا الموقف ضمن سياق تأصيلي يد عي الارتبا

ي لي فبالمجال التداولي الإسلامي، إلا أنه يكشف في عمقه عن انخراط فع

ب تغييووم على تفكيك النصوص المجال التداولي لما بعد الحداثة، الذي يق
مي لإسلاالمؤلف وتسييل المعنى. وبهذا فإن طه لا يخدم المجال التداولي ا

كما يزعم، بل يعمل ـ بوعي أو بغير وعي ـ على زرع منطق ما بعد 
 الحداثة فيه قسراً.

ولا شك أنه لو قدُ ر لهذا النوع من الترجمة أن ينجح، فسوف يخلق فضاءً 

                                                

 .382-381، ص1فقه فلسفة، ج 1



 

215 

 

زية التي تتجاهل الفلسفة الأصلية وتفكك سياقاتها، تماماً من الفلسفة الموا
كما فعل هايدجر حينما أقام فلسفة بديلة عبر الالتصاق بالمعنى اللغوي 

البدئي لألفاظ الفلسفة الإغريقية، متجاوزاً بذلك سياقاتها الاصطلاحية 

بط الدقيقة. فمن هذا المنطلق بنى اشتقاقاته اللغوية وفتح المجال لبناء روا
دلالية منفلِتة، أشبه بما يفعله الشاعر في تداعياته الحرة، بل والقيام بإعادة 

نقل المفهوم إلى لغة أخرى عبر معانٍ منتخبة لا تمت بصلة إلى لسان 

الأصل ولا إلى مفاهيمه، بل تنُتزع بما يخدم الغرض المسبق الذي يتوخاه 
 المترجم، لا بما يمليه النص ذاته من دلالة أو نسق.

 لالفقد عمد هايدجر إلى تفكيك مفاهيم محورية، مثل "اللوغوس"، من خ
ثم  سفي،رد ها إلى جذرها اللغوي العادي بدلاً من معناها الاصطلاحي الفل

بدأت ة، فأعاد تشكيلها داخل اللغة الألمانية بما يتناسب مع رؤيته المسبق

طة سُلبحكومة سلسلة من الاشتقاقات الدلالية والربط المفاهيمي الجديد، م
 .صليالتوجيه القبلي، ومقطوعة الصلة عن المجال التداولي اليوناني الأ

-يةفبفضل هذه السلطة القبَْلية، انتهى هايدجر إلى فرض دلالات صوف
ماً وجودية على المفهوم المنتزع من الأصل اللغوي لـ "اللوغوس"، موه

داته شاهالشاعر بم بأن اللغة هي نظام وجودي مفعم بالحقائق التي يستكشفها

قيقة حفي  القلبية قبل أن يستجليها المفكر بتحليله النظري. لكن ما قام به
 سقاطهاً لإالأمر يعب ر عن الإرادة القبلية التي حدد من خلالها المعنى سلف

ً لما تنطوي عليه اللغة، أو كما ادعى بأ لغة ن العلى النص، وليس انكشافا
 لكينونة الوجودية. تحمل سر  الوجود، أو مسكونة با

فقد اعتبر هايدجر ان المفاهيم الفلسفية هي معان مشخصة لا يمكن 

الحاقها بالاصطلاحات العلمية، لكونها ليست تصورات مجردة، فموطنها 
الحقيقي ليس في المفاهيم، بل في الإشارات الشعرية التي تنطوي وحدها 

ممارسة الفكرية" لا إلى على المعاني، لهذا دعا إلى ان تنُسب فلسفته إلى "ال

ً بذلك إلى تحويل الفلسفة من علم منضبط إلى  "المعالجة النظرية"، ساعيا
أدب منفلت، عبر استرسالات لغوية تبعث على التصورات الصوفية، فهي 



 

216 

 

ة منها إلى مباحث الوجود الممنهجة.  أقرب بالتداعيات الحر 

، وقد أي ده فيها 1هذه هي طريقة هايدجر كما عرضها طه بالتفصيل المفيد

وسار على خطاه، ولم يجد ما يعارضه فيها سوى أن هايدجر حصر 
 الاقتدار الفلسفي على اللسانين اليوناني والألماني. 

ح بالقول:  على قدر ما أخطأ هايدجر في ان يقصُر النبوغ »وكما صر 
الفلسفي على اللسانين اليوناني والألماني؛ فإنه أصاب في ان يعتمد 

الإشاري في بناء مفاهيمه الفلسفية تاثيلاً لها؛ حتى تحظى بأسباب رصيدهما 

الاستشكال الفكري المستمر بحيث يكون لنا في هذا الفيلسوف العظيم في 
ته خير نموذج ينب ه المتفلسف الغافل على الكيفية التي ينبغي ان يضع بها  أم 

ص بها مفاهيم فلسفية تكون مؤثلة بحسب الامكانات الاشارية التي تخت
 . 2«لغته

ً بالقابلية على  وعلى الرغم من أن طه اعتبر اللسان العربي غنيا

مر م يستثنه لالتفلسف، بما لا يقتصر على اللسان اليوناني أو الألماني، إلا أ
 ن لههذا اللسان في حمل أسرار الوجود، رغم وجود اعتبارين كانا يتيحا

 ذلك:

، إذ لحقي، وهو الدين الإلهي اأولهما أن العربية هي لغة الدين الإسلام
سْلَام﴾ آل عمران ِ الْإِ ينَ عِندَ اللََّّ  و اعتقاده.ه، كما 19 \﴿إنَِّ الد ِ

ة، للغوثانيهما أن من الممكن توظيف نظرية "التوقيف" في تفسير نشأة ا

لذي ابدلاً من سائر النظريات الأخرى كالتواضع والاصطلاح، وهو الرأي 

  الأسَْمَاءَ  آدمََ لَّمَ مستدل ين عليه بالآية الكريمة: ﴿وَعَ  ذهب إليه عدد من العلماء،
اء، ع أسماء الأشي، حيث فسُ رت الآية بأن الله عل م آدم جمي31 \كُلَّهَا﴾ البقرة

 ألفاظاً ومعاني، أي عل مه اللغة كاملة.

وينسجم هذا التفسير مع ما ذهب إليه العرفاء من أن اللغة حاكية عن 

                                                

 .374-289، الفصل الخامس، ص2انظر بهذا الخصوص: فقه فلسفة، ج 1
 .374-373، ص2المصدر السابق، ج 2



 

217 

 

عربي ينطوي على سر  وجودي، كما أن كل كلمة  الوجود، وأن كل حرف
 مركبة من الحروف تشير إلى تركيبات وجودية بين الأشياء.

وسبق للشيخ داود القيصري ان أشار إلى أن الحروف كلها دالة على 
المعاني الغيبية في مفرداتها ومركباتها، لأن الكلمات موضوعة بإزاء 

الحقيقي لها هو الله تعالى، لذلك كان الحقائق الإلهية والكونية، وأن الواضع 

، ومن ثم 1بين الأسماء ومسمياتها مناسبات حيث وضعت الألفاظ بإزائها
كثرت التقابلات بين اللغة وحقائق الوجود واشتقاق الألفاظ بعضها من 

البعض الآخر لتعطي دلالات وجودية محددة وفق الرؤى القبلية. ويعُد  ابن 

النمط من التفنن والاشتغال اللغوي بين جميع  عربي أكثر الممارسين لهذا
 .2العلماء والمفسرين

مهما يكن، فقد جاءت "الترجمة التأصيلية" على شاكلة النهج 
د تمت الهايدجري، عبر إنشاء فلسفة محلية موازية، مغلقة على ذاتها، لا

ما جذورها في التربة الأصلية للنصوص الفلسفية، بل تعُاد صياغتها ب

 مانةالمقاصد القبلية المسبقة للمترجم، لا مع مقتضيات الأ يتماشى مع
 المعرفية.

ل هايدجر الفلسفة إلى مبنى فكري أشبه بالأدب، وذلك من ل خلا فلقد حو 
د قلسفية الف إعادة المفاهيم إلى أصولها اللغوية الأولى، معتبراً أن المعاني

لا للفلسفة وانحرفت عن دلالاتها الأصلية، غير عابئ بالبعد المعنوي 

ح على ذلك البعد اللغوي وتشقيق ما  له من بدا باستدلالاتها العقلية، بل رج 
هما ماشتقاقات وارتباطات انسيابية مفتوحة. وهي ذات الطريقة الأدبية 

ه أصبغ عليها هايدجر من بعد وجودي والتي توسعت آفاقها لدى تلامذت
 وأتباعه من رواد ما بعد الحداثة.

ل  وكذلك الأمر في النهج الذي تبن اه طه في ترجمته التأصيلية، حيث حو 

المعنى الفلسفي الذي يتوسل بالاستدلال ويبحث في حقائق الكليات إلى 

                                                

 .435-434، ص2مطلع خصوص الكلم، ج  1
 : النظام الوجودي.للتفصيل انظر  2



 

218 

 

 معنى أقرب إلى الأدب والفكر، وذلك وفق مقتضيات المجال التداولي. 

ن وفي الحالتين ثمة قتل للفلسفة ودفن لمقاصدها المعنية بالبحث ع
 بر الوسائط العقلية المتاحة.الحقائق الكلية ع

ى عل لكن ثمة اختلاف بين مسلكي هايدجر وطه، فبينما رك ز الأول جهده

 كريةتحويل المفردة الفلسفية إلى مفردة لغوية، ليبني عليها منظومة ف
ً موازية عبر الاشتقاقات والارتباطات الدلالية، جعل طه اهتمامه م  نصبا

ي مغلق، ينضوي ضمن نسقه على تحويل النص الفلسفي إلى نص لغو

لى إوية التداولي الخاص، يضاف إلى اهتمامه الثانوي بتحويل المفردة اللغ
فكر ما يقابلها من ترجمة تأصيلية، كما بدا في إشاراته إلى مذهب الم

 الفرنسي جيل دولوز خلال استعراضه له. 

ة قيتقافي كلا الحالتين لم يذهب طه بعيداً في إنشاء منظومة فكرية اشو

تها جديدة مثلما فعل هايدجر. بل بقي حبيس الترجمة اللسانية وإمكانا

يخه شجها الاستشكالية بما لا يختلف من هذه الناحية عن الطريقة التي انته
 الألماني. 

 لة عبركامفإذا كان المفكر الألماني قد بلغ غايته ببناء منظومة فكرية مت
إن إلى فلسفة موازية، فالترجمة والانخراط في اشتقاقات لغوية أفضت 

مله ا تحالمفكر المغربي لم يبلغ مثل هذه الغاية، بل ظل أسير الترجمة وم

هات وانقطاعات. ورغم سعيه إلى تأسيس مسار للإبداع الفلس في من تشو 
يجعل  ذ لمإمن داخل المجال التداولي، إلا أن نهجه المغلق قد أضل  السبيل، 

ً لخل تفكيك ة الق مفاهيم جديدة تنبثق من جدليمن الترجمة التأصيلية منطلقا

ن اً عوالتركيب، تؤول في النهاية إلى بناء منظومة مغايرة، تختلف تمام
 النص الأصلي، كما وتختلف عن النص المترجم ذاته. 

 حصرولعل  عذره في ذلك أنه لم يكن بصدد إنتاج فلسفة بعينها، بل ان
ه في بيان الكيفية التي يمكن من خلالها ا مع  نسجمتبتكار فلسفة جديدة هم 

 المجال التداولي. 

ً لمخطط المصنع المفهومي، أو إعداداً  فما قد مه لا يعدو أن يكون رسما



 

219 

 

لأرضية تأليفية تبُنى عليها فلسفة تت سم بالاستقلال والجدة والأصالة، عبر 
توليف الحقول المفهومية المختلفة، كالذي أك د عليه في خاتمة الجزء الثاني 

 . 1)فقه الفلسفة(من 

ح به في أحد حواراته، من أن اللغة التي صاغ بها  ومثل ذلك ما صر 

نظريته في الإبداع الفلسفي تتسم بقدر عالٍ من الدقة المضمونية والتقنية 

 –الاصطلاحية، بخلاف اللغة المطلوبة لوضع فلسفة مبتكرة خاصة، والتي 
أن لغته في بيان كيفية الإبداع  لم يشتغل فيها فعلياً، معتبراً  –بحسب اعترافه 

 .2الفلسفي هي أقرب إلى لغة العلم منها إلى لغة الفلسفة

 

 الترجمة التأصيلية والإبداع

يطبق لرت لتبيان كيفية الاقتدار والإبداع الفلسفي اختار طه كوجيتو ديكا
  منعليه الانماط الثلاثة للترجمة، وقد جاءت في ثلاثة فصول ابتداءاً 

ة الترجماً بحصيلية، ومروراً بالترجمة التوصيلية، ومن ثم انتهاءالترجمة الت
ذا المقترحة التأصيلية، وهي النمط الجديد الذي اعتبره يفي بشروط ه

 الابداع.

فكر، أنا وبحسبه تتمثل الترجمة التحصيلية للكوجيتو بالصيغة التالية: )أ

 عتبرهااذن فأنا موجود( مثلما طرحها محمود محمد الخضيري، والتي ا

ن صيغة تتضمن بعض المخالفات للأصل الفرنسي، فحسِبها متكلفة حيث ا

 . «تركيبها غير قصير وفهمها غير قريب»

واعتبر أن النقل الصحيح للصيغتين اللاتينية والفرنسية هي القول: )أنا 

 -تكن أوفى بغرض ديكارت منهما، معللاً ذلك بأن هذا التعبير أفكر(؛ إن لم 

بين حصول التفكير الذي يخبر به لفظ )أفكر(، وبين وجود  يجمع -العربي 
الذات الذي يدل عليه لفظ )أنا(، وهو الجمع عينه الذي تفيده الصيغتان 

                                                

 .431)القول الفلسفي: كتاب المفهوم والتأثيل(، ص 2فقه الفلسفة، ج 1
 .46-45حوارات من أجل المستقبل، ص 2



 

220 

 

الأجنبيتان المشار إليهما. بل زاد على ذلك معنى إضافياً لمراد ديكارت تفي 
 ظهار صفة الحدث التيإبه اللغة العربية دون اللاتينية والفرنسية، وهو 

 . 1يتصل بها التفكير لا الحالة

أما الترجمة التوصيلية فتتمثل بهذه الصيغة: )أفكر، اذن أنا موجود( 

كالتي طرحها نجيب بلدي، وبحسب طه انها تختلف عن سابقتها لكونها 

تحذف بعض العناصر المطولة للجملة، مثل لفظ ضمير المتكلم المنفصل 
ن وغير مصون عن اللغو وزائد عن )أنا( الذي اعتبر ذكره ثقيلاً على اللسا

 . 2اللزوم، من حيث سبقه للفعل المضارع عند الابتداء

مع ذلك أشار إلى ان آفة هذه الصيغة ما زالت تحتضن تهويل بعض 

المعاني والحقائق التي يتضمنها المنقول، حيث تقع في تهويل أداة الربط 
 . 3"اذن"، ومثله لفظ "موجود"

ح بأن من سمات ا  لتهويل في الترجمة العربية للكوجيتو فقد صر 

استعمال لفظ "اذن"، حيث جميع النقلة لم يحذفوا هذا اللفظ كدلالة على 
الاستدلال؛ رغم ان ديكارت ما فتئ يؤكد بأن الكوجيتو ليس استدلالاً منطقياً 

 . 4وإنما هو استبصار حدسي

كما أشار إلى تهويل لفظ "موجود"، حيث اعترض عليه من جهات 

ية، فاعتبر صيغة الفعل من هذا اللفظ أدل على مقصود ديكارت، بل لغو

ً أخرى تفضله في أداء هذا المقصود، مثل: )الكون والشيء  وأن ألفاظا
والذات والحق(. ومن ثم انتهى إلى ان الترجمة التوصيلية وان اجتهدت في 

ة اجتناب الاخطاء اللغوية للترجمة التحصيلية فإنها وقعت في اخطاء معرفي
 . 5صريحة

                                                

 .414)الفلسفة والترجمة(، ص 1فقه الفلسفة، ج 1
 .424، ص1المصدر السابق، ج 2
 .437-436، ص1المصدر نفسه، ج 3
 .453، ص1المصدر نفسه، ج 4
 .465، ص1جالمصدر نفسه،  5



 

221 

 

جد(. ر تتبقى ترجمته التأصيلية المقترحة التي حددها بهذه الصيغة: )انظ
دلالة ه للوقد اختارها بعد أن استبعد صلاحية استخدام لفظ "الفكر" ومشتقات

 على ما يقابل معنى الكوجيتو.

فالترجمة المقترحة هي من وجهة نظر طه تمثل واحدة من الترجمات 

ضعها بقصد أصلي هو تمكين المتلقي العربي من التأصيلية الممكنة، وو

. ففيها يتحول النص المترجم إلى مجالنا التداولي بخلاف 1التفلسف
 . 2الترجمتين الأخريين

وقد استقبل الباحثون العرب هذا النمط من الترجمة بالاعتراضات 
ية يدجرالمختلفة. وأجاب طه على بعض منها، بل وبرر فعله بالممارسة الها

 ة فلسفية قائمة على هذا النمط من التفكير اللغوي.كطريق

ين جمتوقبل التطرق إلى نقد هذه الترجمة، نلاحظ انه لا فارق بين التر

يتو لكوجاالتحصيلية والتوصيلية للكوجيتو، أي ان ما اعتبره طه بأن ترجمة 

قة التحصيلية هي حرفية بخلاف التوصيلية المعنوية؛ لا يعب ر عن حقي
كلاهما قد اجتهدا في نقل المعنى والمضمون، وان حذف الحال. حيث 

م ولى لة الأالضمير المنفصل )أنا( من الترجمة الثانية أو ابقائه وفق الترجم

منفصل ر اليغير من المعنى شيئاً، كما انه لا يخل باللغة، فليس بقاء الضمي
دى لبالزائد أو الشاذ أو انه يسبب أي ضرر لغوي، فذكره متعارف عليه 

م لكلاالاستخدام العربي، سواء في النصوص الدينية أو غيرها، حيث يبدأ ا
 بهذا الضمير أحياناً عند استخدام الفعل المضارع. 

سواء  والملاحظ ان الترجمة العربية لا تختلف عن الترجمة الانجليزية،

ظ من حيث وجود لفظ الذات )أنا(، أو من حيث لفظ )اذن(، بل وحتى لف
ً أخرى. أي ان الترجمة الان)موجود( أحياناً  ية هي جليز، ولفظ الذات أحيانا

 صيغةبمثابة ما يعب ر عنه طه بالتحصيلية. وربما أكثرها شيوعاً هي ال
 التالية: 

                                                

 .49)القول الفلسفي: كتاب المفهوم والتأثيل(، ص 2فقه الفلسفة، ج 1
 . 491، ص1فقه الفلسفة، ج 2



 

222 

 

"I think, therefore I am" 

 وتأتي بعدها هذه الصيغة:

"I think, therefore I exist" 

 وثمة صيغ أخرى مقاربة لما سبق، أو قليلة الشيوع.

 

 تحليل كوجيتو ديكارت

نت لقد استخدم ديكارت لفظ )أنا( للإشارة إلى الإدراك الذاتي، وكا

ربته ن تجكتاباته في هذا المجال مزدحمة باستخدام هذا اللفظ، حيث يعب ر ع

ر لكثيالفكرية الخاصة، كالذي نلاحظه بوضوح في كتاب )تأملات(. بل ان ا
فكما  نا(.ستخدامه للفظ الذاتي )أمن الباحثين الغربيين اعترضوا عليه في ا

سنرى ان هذا الاعتراض إنما جاء عن فيلسوف فرنسي معاصر لديكارت 
 قبل ان يتكرر النقد ذاته لدى عدد من الباحثين الغربيين.

ً مختلفة للتعبير عن مبدأ الكوجيتو.  وللتفصيل استخدم ديكارت صيغا
، وهي 1637ام فاول صيغة ذكرها جاءت في كتابه )مقال عن المنهج( ع

تلك التي اشتهرت ضمن الترجمات الانجليزية والتي ركزت على )الأنا 

عبارة تربط الشك  1641(. ثم اورد في )تأملات( عام I thinkالمفكرة 
 . 1«لا يمكننا الشك في وجودنا حينما نشك»بالوجود، وهي قوله: 

 .16442كما كرر هذه العبارة في كتاب )مبادئ الفلسفة( عام 

                                                

باريس، الطبعة  -رينيه ديكارت: تأملات، ترجمة كمال الحاج، منشورات عويدات، بيروت   1

 .4م، الفصل الثاني، فقرة 1988الرابعة، 
وقد م له وعلق عليه عثمان امين، مكتبة النهضة رينيه ديكارت: مبادئ الفلسفة، ترجمه   2

 .92م، ص1960المصرية، القاهرة، 



 

223 

 

)تأملات( كشف عن استحالة ان يشك في وجوده الخاص. فحتى لو وفي 
كان هناك كائن شديد القوة في المكر والخداع فإنه يعجز عن ان يجعل 

 .1الشاك لا شيء، بل تبقى قضية وجوده يقينة غير قابلة للتضليل والخداع

كما عب ر عن هذه الرؤية بالترادف أو البدل بين صيغتي "الشك" 

ضمن  1647محاورته غير المكتملة، والتي كتبها سنة  و"التفكير" في

أنا أشك اذن أنا موجود، أو »، حيث قال: 2عنوان )البحث عن الحقيقة(
 . 3«الشيء نفسه: أنا أفكر اذن أنا موجود

ً بلسان ايدوكس: أنتَ موجود وتعرف أنك  وفي هذه المحاورة قال أيضا
شك في كل شيء لا موجود، وتعرف ذلك لأنك تشك، ولكنك أنتَ الذي ت

 ؟ 4تستطيع ان تشكك في نفسك، فمن أنت

مثل وو، وكان أول من أثار نقداً لاستخدام الذات أو )الأنا( في الكوجيت

 ذلك لفظة )اذن(، هو معاصر ديكارت الفيلسوف الفرنسي بيير جاسندي

Pierre Gassendi لفاً، الذي اعتبر صاحب الكوجيتو قد استخدم )الأنا( س
وليس  «التفكير يحدث»قصى ما يحق لديكارت قوله هو ان في حين ان أ

 .«أنا أفكر»

وعلى شاكلة جاسندي اعترض عالم الرياضيات والفيزياء الالماني 

بأنه بدلاً من افتراض وجود  Georg Lichtenbergجورج ليشتنبرغ 
 .«التفكير يحدث»كيان يفكر، كان ينبغي لديكارت أن يقول: 

صيغة الكوجيتو لأنها تفترض وجود )الأنا( كما انتقد فريدريك نيتشه 

سلفاً. كذلك أك د الفيلسوف الدنماركي سورين كيركجارد هذا الخلل في 
الكوجيتو الديكارتي، ورأى أن الصيغة المنطقية السليمة للحجة هي أن 

                                                

 .4تأملات، الفصل الثاني، فقرة   1
صفحة( من القطع المتوسط )انظر مقدمة  29لقد نشُرت هذه المحاورة بعد وفاة ديكارت في )  2

 .22المترجم مجدي عبد الحافظ للمحاورة، ص
كارت: البحث عن الحقيقة بواسطة النور الطبيعي، ترجمة وتقديم رينيه ديكارت: محاورة دي  3

 .103م، ص2007مجدي عبد الحافظ، المركز القومي للترجمة، القاهرة، الطبعة الأولى، 
 .90محاورة ديكارت: البحث عن الحقيقة بواسطة النور الطبيعي، ص  4



 

224 

 

ً من أجل حدوث التفكير، لا أن  الوجود مفترض بالفعل أو مفترض سلفا
 . 1يريسُتنتج الوجود من هذا التفك

هو فر. وحقيقة ان الكوجيتو يعب ر عن دليل فطري لا يتفوق عليه دليل آخ
ً للثبوت الذي يكون فيه ا هو  لعكسيقدم الفكر على الوجود معرفياً، خلافا

كر الف الصحيح. بمعنى ان الوجود سابق على الفكر ثبوتاً، فلا يمكن تصور

 فكر. لكن من بلا وجود، في حين يمكن العكس، حيث نفترض الوجود بلا
 دون الفكر من المحال معرفة إن كان ثمة وجود أم لا؟ 

ن فهذا هو فحوى ما يتضمنه النص الديكارتي، وهو بالضرورة لا بد ا
بل اص قيتخذ شكل )الأنا( من حيث انها الذات التي تفكر وتعي وجودها الخ

 وجود أي شيء آخر.

ً في فراغ، بل هو مشروط بوج  ود محل  خاص،فالتفكير لا يحدث معلقا

ير عن لتعبخلافاً للمثال الأفلاطوني المستغني عن المحل. لذا لا مناص من ا

ً كما لا يمكن إثبات وجود )الأنا دون  ( من)الأنا( صراحة أو ضمناً، تماما
 افتراض حصول التفكير ابتداءً.

كة درِ ومعلوم ان كتابات ديكارت ممتلئة في التعبير عن تجربة ذاته الم
في  ثلاً ه الطبيعية من دون حاجة للحجاج المنطقي، كما يلاحظ مواسترسالات

س )تأملات(، حيث أظهر بأن الكوجيتو هو مبدأ بديهي تام الوضوح ولي

نه غم ااستدلالاً منطقياً، لذلك رد  على ناقده جاسندي بهذا الخصوص. ور
ً طابع الاستدلال المنطقي للكوجيتو، لكن من دون ان  خل يأبدى أحيانا

ه ع تضمنفى مبع البديهي لهذا المبدأ. فالاعتراف ببداهة المبدأ لا يتنابالطا
 للبرهنة المنطقية.

وبحسب بعض الباحثين ان لفظة )اذن( الدالة على الاستدلال المنطقي قد 

، لكنها اختفت في )تأملات( سنة 1637ظهرت في )مقال عن المنهج( سنة 
. أما في )البحث 1644 ، لتعود مرة أخرى في )مبادئ الفلسفة( سنة1641

                                                

 انظر الاراء السابقة في:  1

https://en.wikipedia.org/wiki/Cogito,_ergo_sum 



 

225 

 

عن الحقيقة( فقد أك د على عدم الحاجة إلى المنطق وصياغة الحجج مكتفياً 
 .1بانوار العقل والحس السليم

، مع لحاظ أن الأصوب هو أن تكون العلاقة ليست بين الفكر والوجود
ـ ته ـولا بين الشك والوجود، بل بين الإدراك ــ بجميع أشكاله ومستويا

ل دراك، مهما كانت صيغته، يدل على الوجود؛ سواء تمث  والوجود. فالإ

ذ ق. إبالفكر أو الشك أو حتى بمجرد التصور البسيط من دون حكم أو تصدي
 ر.الشك والفكر قائمان على التصور، ولولاه لما أمكن الشك ولا الفك

لذلك فمن الناحية المنطقية كان الأجدر أن تعُاد صياغة الكوجيتو إلى 
ر فأنا موجود(. فكل هذه  القول: )أنا أدُرك فأنا موجود(، أو حتى: )أنا أتصو 

الصيغ تمثل الأساس الذي يقوم عليه الكوجيتو الديكارتي المعروف: )أنا 

أفكر فأنا موجود.. أو أنا أشك فأنا موجود(. لكن مع مراعاة أن ديكارت قد 
ن مصطلح "الفكر" كل صور الإدراك: الشك والإدراك والتخيل  ضم 

تذه ن والحس والإرادة. وهو تعميم لحالة الفكر بجميع أنشطته الادراكية، وال
 .2بل ويشمل حتى بعض القوى النفسية، كالإرادة مثلاً 

إذ  مع هذا نرى أن من الناحية الحجاجية، تظل صيغة الشك هي الأقوى،

اء لا يمكن نفاذ  نها، ملشك ايصعب التشكيك فيها، بل إنها تقُدَّم كصخرة صم 
 رت.م فهي أحق بأن تتُ خذ نقطة ارتكاز للمعرفة، كما أراد ديكاومن ث

فديكارت لم يبحث عن مضمون محدد للوجود بقدر ما كان ينشد نقطة 
يقين مطلقة، لا ينفذ إليها أي احتمال للخطأ أو التضليل. وقد مث ل لحالة هذا 

ك منها  اليقين بما يشبه حالة أرخميدس، حينما طلب نقطة ثابتة ليحر 

رض. فكما أن أرخميدس طلب قاعدة مادية لتحريك الكوكب، فإن الأ
ديكارت طلب قاعدة معرفية لتحريك منظومة المعرفة البشرية من الشك 

 .3إلى اليقين

                                                

 .113-112، ص12انظر: محاورة ديكارت: البحث عن الحقيقة هامش المترجم المرقم  1
 .9تأملات، الفصل الثاني، فقرة  2
 .2المصدر السابق، الفصل الثاني، فقرة  3



 

226 

 

من خلال الشك المطلق، باعتباره »وفي محاورته قال بلسان ايدوكس: 

راً نقطة ثابتة وغير متحركة، أريد ان استنبط معرفة الله، ومعرفتك، وأخي

. كما أشار إلى ان كل الحقائق 1«معرفة كل الأشياء الموجودة في الطبيعة
تتعاقب الواحدة تلو الأخرى وهي متماسكة فيما بينها بالرباط نفسه. فالسر 

كله يكمن في البدء بالحقائق الأولى، وبالأكثر بساطة، والارتقاء بعد ذلك 
 .2ر تركيباً ببطء وعلى درجات حتى الحقائق الأكثر بعداً والأكث

 مع هذا فديكارت ليس بصاحب إبداع جذري في التعبير عن الكوجيتو،

حيث سبقه في ذلك العديد من الفلاسفة، وكل ما سعى إليه هو جعل 
ً لمحاولة إثبات سائر الموج  وداتالوضوح في هذا المبدأ اساساً مشروعا

 وعي.لموضاالمشكوك فيها؛ ابتداءاً من المسألة الإلهية، ومنها إلى العالم 

 إلى الفيلسوف -بصريح العبارة  –وربما يعود الأصل في الكوجيتو 

(: الله اوغسطين أوائل القرن الخامس الميلادي، فقد قال في كتابه )مدينة

 ميينفيما يتعلق بهذه الحقائق، لا أخاف على الإطلاق من حجج الأكادي»
 .«جودمو اً، فأناعندما يقولون، ماذا لو كنتُ مخطئا؟ً لأنه إذا كنتُ مخطئ

، امتنانه لأندرياس كولفيوس، صديق 1640وقد أبدى ديكارت، في عام 
معل مه إسحاق بيكمان، على تنبيهه إلى سبق أوغسطين في طرح فكرة 

إنني ممتن لك لأنك لفت  انتباهي إلى مقطع » :الكوجيتو. وقال بهذا الصدد
موجود(. لقد ذهبت القديس أوغسطين المتعلق بعبارتي )أنا أفكر، إذن أنا 

اليوم إلى مكتبة هذه المدينة لقراءته، ووجدت بالفعل أنه يستخدمه لإثبات 

يقين وجودنا.. أما أنا فأستخدم الحجة لإثبات أن هذا )الأنا( الذي يفكر هو 
جوهر غير مادي.. ومن السهل والطبيعي استنتاج أن الإنسان موجود 

 .3«خطر على بال أي كاتبلمجرد كونه يشك؛ إلى حد يمكن أن يكون قد 

                                                

 .90محاورة ديكارت: البحث عن الحقيقة، ص 1
 .108المصدر السابق، ص 2
 انظر:  3

https://en.wikipedia.org/wiki/Cogito,_ergo_sum 



 

227 

 

وحقيقة يجد الناظر في كتابات ديكارت في هذا المجال استحضاراً 
م برزهألبعض الأفكار التي سبق طرحها على يد عدد من الفلاسفة القدماء، 

من  ابن سينا في نظريته "الرجل المعلق"، والغزالي في كتابه )المنقذ
 الضلال(.

 

 خلل الترجمة التأصيلية

فية حريلى الترجمة التأصيلية )انظر تجد(، فالملاحظ انها تنعود الآن إ

 هذه مشوهة ومخلة بالمجال المعنوي المستخدم في الكوجيتو. وقد برر طه

تبدال ا اسالصيغة التحكمية بأنها كفيلة بالابداع الفلسفي. وكان من نتائجه
 مجال النص الخاص بالكوجيتو إلى مجال آخر بعيد. فالأول يتحدث عن

م والآخر يتحدث عن شيء مختلف تماماً. يضاف إلى ان الترجمة لشيء، 

تحتفظ بطابع الحدس الفطري في الاستدلال الحضوري كما يتضمنه 
 الكوجيتو. فالاخلال في الترجمة هو اخلال مادي )مضموني( وصوري.

مة من تلهونتساءل: لماذا هذا التحريف المتعمد وفق الطريقة الجديدة المس

ية؟ ولماذا كان لا بد من ان تتخذ خصائص التحريف الروح الهايدجر
 والتغطية والحذف، بحيث لم تترك للنص شيئاً يمكن ان يذُك ر به؟ 

لة، دخيوأي  فتح للإبداع الفلسفي يمكن ان نجده في الترجمة المشوهة ال

 بعد وهي أقرب إلى روح العبثية التي امتازت بها الكثير من ثقافات ما
 الحداثة؟! 

أوصاف تداولية تشترطها الطاهية في صيغتها المترجمة، لا  كما أي  
، بل ورغم وجود بديل 1سيما ان اسلوبها شبيه باسلوب ما جاء في الانجيل

                                                

هذا ما استدل به بعض الباحثين، وهو ان الترجمة الطاهية )انظر تجد( قد جاءت على شاكلة  1

اسألوا تعطوا. اطلبوا تجدوا. اقرعوا يفتح »الصيغة الواردة في انجيل متى ولوقا كالتالي: 

ن مقالات مؤسسة )انظر: أمير الغندور: حول نظرية الترجمة عند طه عبد الرحمن، ضم «لكم

 م(. انظر:2016مؤمنون بلا حدود، 



 

228 

 

 عنها شائع لدى التراث كما سنرى؟

ن أبل قفقد أورد طه صيغته المترجمة في الجزء الأول من )فقه الفلسفة( 

ً بذات الصيغة،  ً تراثياً صريحا ة وهو بيت شعر لابن عجيبيصادف نصا
 يقول:

 يا تائهاً في مَهمَه عن سره

 فيك الوجود بأسره انظر تجد

 .1لكن هذا الاستشهاد يبدو يتيماً وسط المجال التداولي للتراث

أما عن الإبداع الذي تحدث عنه هذا المفكر فهو اسم بلا مسمى، فقد 
ع بما يزيد على اعتبر أن التوصل إلى ترجمته )انظر تجد( يفتح باب الإبدا

أصلها اللاتيني أو الفرنسي، فواضع الكوجيتو أراد إثبات وجود الذات 

)الأنا(، ثم استنتاج وجود الله ووجود العالم من هذا الإثبات الأول. في حين 
ان صيغة )انظر تجد( تفتح الطريق للإثبات من نفس الرتبة لهذه 

مكن القول: انظر تجد الموجودات الثلاثة )الذات والله والعالم(، بحيث ي

نفسك، وانظر تجد الله، وانظر تجد العالم. وكما قال: نحن أمام عبارة 
نستطيع ان نستنتج منها أدلة ديكارت الثلاثة المعروفة بالسوية. ويبقى الباب 

ً لترتيب هذه الأدلة بحسب اعتبارات أخرى للمتفلسف؛ كأن يختار  مفتوحا

صل الذي يتفرع منه لإثبات الآخر ان يقدم إثبات وجود الله باعتبار الأ
 .. 2وهكذا

وحقيقة، لا يوجد أي تكافؤ معنوي بين الدلالة التي يتضمنها كوجيتو 
ديكارت وعبارة طه التحريفية، فالكوجيتو مخصص لشيء محدد مرتبط 

                                                                                                                      

 https://www.mominoun.com/articles/-4600 
لقد عب ر طه في أحد حواراته عن سروره بأن جاءه شخص بعد صدور )فقه الفلسفة( يحمل   1

ً يتضمن بيت الشعر المذكور، حيث وردت فيه ذات العبارة التي استخدمها في  إليه كتابا

ً للفكر، الترجمة، و هو كتاب )تقييدان في وحدة الوجود( لابن عجيبة )انظر: الحوار افُقا

 .(. ويتضمن البيت الشعري فكرة وحدة الوجود كالذي يفيده عنوان الكتاب78ص
 .78الحوار افُقاً للفكر، ص  2



 

229 

 

بإثبات الأنا الذاتية من خلال العلاقة الفطرية التي تربطها بالفكر. وهي 
لق لا يقبل الشك، وتمث ل نقطة ارتكاز يتأسس علاقة تفُضي إلى يقين مط

عليها إثبات المسألة الإلهية أولاً، ثم العالم الموضوعي ثانياً، وكل ذلك 
 ضمن نسق من الاستدلالات العقلية. 

يتو كوجفي حين ان عبارة طه تفتقر إلى هذه العلاقة الفطرية مقارنة بال

ي العلاقة بين الديكارتي، كما أنها تخلو من التسلسل الضروري ف
نة لبرهلالموجودات. فهي لا تنطلق من يقينية إثبات الذات كبداية ضرورية 

على سائر الموجودات، بل تضع الموجودات الثلاثة في صيغة أفقية 

التالي وب .ي الدلالة، ولا ترابط في الحجيةمتجاورة لا يفُهم منها ترتُّب ف
ون اة، من دون أن يكفإنها تتعامل مع هذه الموجودات على قدم المساو

 لبعضها مدخلية في إثبات البعض الآخر. 

 لويةجوهر الكوجيتو القائم على أووبناءً عليه، فإن عبارة طه تخالف 

ي ستدلالاالعبارة يخلو من أي طابع هذه في الإثبات، كما أن ظاهر  (الأنا)

 افة، كملهذا فهي أقرب إلى الأدب منها إلى الفلس استنتاجي.حجاجي أو أو 
 أشرنا إلى ذلك من قبل.

تمال لاحمهما يكن فإن مبدأ الكوجيتو هو ذو طابع الزامي حتمي لا يقبل ا
 ً ن ن دومبأي شكل من الأشكال. فالاستنتاج المطروح يمكن اعتباره بديهيا

يث حامكانية أخرى. في حين ان عبارة طه لا تحمل هذا الأساس الملزم، 

يقين ن اللأشياء، أو انه ليس فيها متفتقر إلى اللزوم بين النظر ووجدان ا
والضرورة ما لدى الكوجيتو، حيث ان الناظر قد ينظر ولا يصل إلى 

رة لضرولوجدان شيء، سواء كان الشيء موجوداً بالفعل أو معدوماً، خلافاً 
 التي يتضمنها الكوجيتو.

فأقصى ما يمكن أن تدل عليه عبارة )انظر تجد( هو أنها تفترض وجود 

ل إليه رهن بحدوث النظر، الذي قد يفُضي إلى الشيء سلف اً، وأن التوص 
ره هانز ريشنباخ في تفسيره  نتيجة، وقد لا يفُضي، على شاكلة ما صو 

الوضعي الاستقرائي للعلم من منظور براجماتي، حيث شب ه ذلك بصياد 
السمك الذي يلُقي شبكته في موضع محدد من البحر، من غير أن يجزم 



 

230 

 

كنه يعلم أن الاصطياد إن كان ممكناً فسيكون رهين الإلقاء بوجود السمك، ل
 .1في البحر

من جهة أخرى، فإن الصيغة الطاهية تقترب من العبارة المألوفة في 
متجذ رة في كتب الأدب والأمثال  مقولةتداولنا الثقافي )من جَد  وجد(، وهي 

. 2جِدْ تجد(التراثية، ويمكن تلخيصها بلغة أقصر وأكثر اقتصاداً بالقول: )

طه، إذ تستند إلى مصدر لغوي واحد يجمع  صيغةأوفق من  العبارةهذه ف
ً للصيغة الطاهية التي تستند إلى مصدرين  بين الفعلين )جَدَّ، وجدَ(، خلافا

منفصلين )نظرَ، وجدَ(، كما لا تجمعهما رابطة معنوية متينة مقارنة 
 بالأولى.

ان ، لكصار" بدلاً من "النظر"استخدم لفظ "الإب هذا المفكركذلك لو ان 
 أقرب إلى الدلالة الصوفية التي يدعو إليها. 

فالبصيرة، بخلاف النظر العقلي، تشير إلى مقام أرقى، كما عب ر الغزالي 

من لم يشك لم ينظر، ومن لم ينظر لم يبصر، ومن لم »عن ذلك حين قال: 
ة: حسية . فالإبصار يحمل دلالة مزدوج3«يبصر فهو في العمى والضلال

وباطنية، عقلية وذوقية، مما يجعله أوفق لما يطمح إليه الخطاب التأويلي 
 الطاهي.

ً للكوجيتو الديكارتي،  ً مشوها مع هذا نقول إن كل ما سبق يمثل تحريفا

حيث تفقد فيه الترجمة مبررها وجدواها، لتتحول إلى تمرين لغوي عبثي، 

                                                

ق . أيضاً: الاستقراء والمنط215هانز ريشنباخ: نشأة الفلسفة العلمية، ترجمة فؤاد زكريا، ص  1

 الذاتي.
بحثنا في الشبكة العنكبوتية عن العبارة التي اقترحناها )جِدْ تجد( فصادف ان وجدناها مذكورة   2

أنت لا تعيش لنفسك، »بالنص لدى أحد دروس الخطيب السعودي علي القرني، إذ يقول: 

د . لاحظ: علي بن عب«، ليس كمن سهر من رقدجِد تجدويجب أن تقنع نفسك أنك لا تعيش لها، 

. 20، ص17الخالق القرني: دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية، الدرس 

 انظر:

 http:// www.islamweb.net 
ميزان العمل، تحقيق وتقديم سليمان دنيا، دار المعارف بمصر، الطبعة الأولى، : الغزالي  3

 (.2لإسلام )كذلك: نظم التراث، ضمن سلسلة المنهج في فهم ا .228و 408م، ص1964



 

231 

 

الطاهية وما شاكلها بأيسر  بلا عائد فلسفي يذُكر. إذ يمكن انشاء الصيغة
الطرق، ومن دون حاجة إلى ترجمة أصل فلسفي دقيق. فإنْ نحن عجزنا 

عن إبداع حكمة جديدة، فالأوْلى أن نرجع إلى تراثنا الزاخر بالحِكَم البليغة، 

وتطويرها بأساليب إبداعية معاصرة، دون السقوط في فخ الترجمة 
ض البنية الحجاجية العقلانية، التأصيلية التي تقُحم الأدب في الفلسفة ، وتقُو 

 وتقُد م نصوصاً أقرب إلى الشعر منها إلى نسق المفاهيم الفلسفية الصارمة.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

232 

 



 

233 

 

 خاتمة

 مفارقات المشروع وتقلباته

 

فيما يلي خلاصة لأبرز ما مر  معنا من مفارقات المشروع الطاهي 
 وتقلباته:

ي لأكر علن طه عبد الرحمن بأن الففي )العمل الديني وتجديد العقل( أ *
فة كان يعتمد على نماذج سالفة أو سابقة يرجع إليها في تحصيل المعر

ح بأنه أتى بشيء على غير  ثال موتبليغها. لكنه في )سؤال الأخلاق( صر 

ح في )السيرة النبوية والتأسيس الأخلاقي( بأ ضع نه وسابق. ومثل ذلك صر 
 بق.فلسفة أخلاقية على غير مثال سا

 لتيافي )تجديد المنهج في تقويم التراث( ذمَّ الدراسات المعاصرة  *
 لبعضاسبقته لقيامها بتجزئة التراث العربي الإسلامي وتفضيل بعضه على 

 لكنه وقع في الآخر، كما هي طريقة الجابري في نقده للعقل العربي.

أ هو الآخر التراث وفض ل بعضه على بعض،  من والمفارقة نفسها؛ إذ جز 
قه الف ذلك تقسيمه للعقل إلى ثلاثة عقول متفاضلة. كما قام بتفضيل أصول

 على الفقه، وعلم الفقه على علم الكلام، وهكذا.

وانتقصه  لقد اعتقدَ بأن منبع العقل النظري المجرد يعود إلى اليونان، *

ه في مختلف كتبه. لكنه في )سؤال الأخلاق( وصف صاحب هذا العقل بأن
 ادلة بالحسنى وفق الوصف القرآني وما يوحي به من مدح.يمتلك المج

حيث  من معلوم انه اعتاد على تحديد العقل المسدد باتباع النص الديني *

ا مهو  مزاوجة العقل بالعمل. في حين اعتبر في الوقت ذاته ان هذا العقل
 يميز الإنسان عن الحيوان. 

مسدد من دون شائبة، في )سؤال السيرة الفلسفية( أثنى على العقل ال *
وانه يخلو من التقييد بإتباع الشرع، كما ان ممثليه عبارة عن الفلاسفة 



 

234 

 

"الصد يقين" والأنبياء قبل النبوة. في حين اعتبر هذا العقل فيما سبقه من 
كتب ودراسات قائماً على أصول الشرع رغم حمله لبعض الشوائب، وأن 

ضهم للنقد؛ لا سيما في أبرز ممثليه هم الفقهاء وعموم الديانيين  الذين عر 
 )روح الدين(، حيث اعتبر أعمالهم طغياناً. 

لعقل ن اكما في )سؤال السيرة الفلسفية( جاء ان الأنبياء هم من يمثلو *

ثلون ن يمالمؤيد. في حين جاء في الكتب السابقة ان الصوفية العارفين هم م
 هذا العقل. 

 قد بأن النبي موقن بطريقكذلك في )سؤال السيرة الفلسفية( اعت *
 ث كلالاستدلال المسدد، وغير النبي موقن بطريق الاستدلال المجرد، حي

دمها يتق الاستدلالات باستثناء ما يستدل به الأنبياء هي استدلالات مجردة

هم قيامالشك. في حين اعترض في كتبه السابقة على الفلاسفة والمتكلمين ل
دى ما ليد، وكان يشيد بالعقل المؤيد كبالاستدلالات المجردة من دون تسد

 الصوفية.

 اة بمالحيلفي )اللسان والميزان أو التكوثر العقلي( أجاز ملازمة العقل  *

سيس التأ)فيها حياة النباتات والكائنات الدقيقة، ثم أك د هذا الوجود في 

عقل ن الالائتماني لعلم المقاصد(. في حين أجاز في الوقت ذاته ان لا يكو
 ً   قائماً بالإنسان على الدوام. وصفا

تص في )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد( اعتبر العقل الفطري يخ *
ً للعقل الغرائزي الذي هو خاصية الكائنات ية الح بالإنسان المؤمن خلافا

هاد الاخرى. لكن في الوقت ذاته اعتبر الفطرة عامة لتأسسها على الإش
 المشترك بين البشر.

 نسانمن أجل المستقبل( اعترف بأن القوى الادراكية للإفي )حوارات  *

، على اختلافها متصلة بعضها ببعض، ففي القوة الحسية بعض من العقل
دد عوفي القوة العقلية بعض من الروح، والعكس صحيح. في حين أك د في 

يا لقضاامن مؤلفاته وجود تمايز جوهري بين القضايا الأخلاقية وغيرها من 
 حسية. العقلية وال



 

235 

 

يما فلَ في )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد( أقر  بوجود ست قيم فاض *
، لحيويةلية، فاالعملية، فالعقوبعدها القيم الروحية، ثم العقدية، بينها، وهي: 

ت روراوأخيراً القيم المادية. وانتهى إلى ان من هذه القيم ثمة ثلاث ض

ك ، وذلعقيدة والعقل والعملال :هي حفظ كل منولمقاصد الأحكام الشرعية، 
؛ القدماء منهم والمعاصرون، وعلى على خلاف ما قرره المقاصديون

له . فقد اعترض على جعل المال من ضمن المقاصد واستبدرأسهم الشاطبي

لكن  عقل.بالعمل. كما رد  المقاصد الثلاثة )النفس والعقل والنسل( إلى ال
أشار ويم، ( ان اعترف بتكاثر القسبق له في )تجديد المنهج في تقويم التراث

لتي ية اإلى ثلاث منها، بعضها يختلف عما ورد فيما سبق، وهي القيم الروح

لح تتضمن المعاني الأخلاقية، والقيم الحيوية التي تحمل أغلب المصا
م القيوالضرورية المقررة لدى علماء المقاصد مثل النفس والمال والنسل، 

لأمن االأخلاقية من الحسن والقبح، ومنها العقلية التي تتضمن المعاني 

ر وما لأخيوالسلام والعمل والحرية والثقافة والحوار. كما يختلف التقسيم ا
ً للفكر(، حيث ذكر بأن المصالح أ مقاصد و القبله عما جاء في )الحوار افُقا

اً أخيرهي ثلاث: الروحية أو الضرورية، ثم تليها العقلية أو الحاجية، و
  التحسينية. المادية أو

القيم وة، في )سؤال السيرة الفلسفية( قابلَ بين القيم الأخلاقية من جه *

 أسيسالحيوية والغريزية وغيرها من جهة ثانية. في حين سبق له في )الت
ة. بل لاقيالائتماني لعلم المقاصد( ان جعل القيم الغريزية ضمن القيم الأخ

ب الكتا ء فيلغريزية خلافاً لما جاوجعل القيم الحيوية والمادية ضمن القيم ا
 الاول. 

ً للفكر( ذكر بأن القيم الأخلاقية فطرية تن *  لإنسانلير في )الحوار افُقا

ص طريقه. في حين اعتقد في ذات السياق ان هذه القيم مستمدة من الن
 الديني. 

ً واحداً. فكل * هو  ما في )سؤال الأخلاق(، اعتبر الدين والأخلاق شيئا
ح في الوقتديني هو   ذاته أخلاقي، وكل ما هو أخلاقي فهو ديني. لكن صر 

ة( حداثبأن لا ينبغي للأخلاق ان تبُنى على غير دين. ثم عاد في )روح ال
 فوصف عبارة )الاخلاق العلمانية( بالتناقض.



 

236 

 

اء في )سؤال العمل( جعل الاعتقادات ضمن شعبة الإيمان. في حين ج *
يم لى قلمقاصد( ان القيم العقدية تشتمل عفي )التأسيس الائتماني لعلم ا

 الإيمان.

ه في في )سؤال العمل( جعل من الدين حاملاً لجميع العلوم. لكنكما  *

ً للفكر( أقر  بأن الوحي لم ينزل ليخبرنا عما يست لعقل اطيع )الحوار افُقا

ذه المجرد ان يصل إليه من الحقائق الكونية باجتهاده ونظره. وعلى ه
 جاء في )سؤال السيرة الفلسفية(.الشاكلة ما 

نص ال أجاز في )العمل الديني وتجديد العقل( ارتفاع الموانع في فهم *
خرة الديني. في حين رأى في الوقت ذاته وجود طبقات من المعرفة المتأ

بل  ويل.تتدخل في قراءة النص، ومن ثم لا يمكن ان تتم القراءة من غير تأ

 لاص الشريعة ثابتة لا تتغير ومطلقة وأضاف مفارقة أخرى فاعتبر نصو
 تتقيد وناسخة لا تنُسخ.

في )الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري( تمسك بالحق الإلهي  *
ر ن غيمكأصل، وتبنى الاعتقاد بعدم السماح لكل من الردة وزواج المسلمة 

ل المسلم، كما اعترف بأن الإعلان الإسلامي للحقوق خال من حق الطف

ً للإعلان العالمي، وان المرجع في بيان الحقوقغير الشرعي   خلافا
 الإسلامية هو الشريعة. لكنه ناقض ما سلف؛ فاعتبر الحرية والعدل

رك في اشت والمساواة والإخاء والاحترام هي من أمهات القيم الأخلاقية التي
 تقريرها الإعلان العالمي لحقوق الإنسان والإعلان الإسلامي. 

ن ة مادعى ان العلاقة بين الخَلق والخُلق متلازم في )سؤال العمل( *

ر هذه الفكرة ثم  .أسبقية دون  تقد، فاعة()شرود ما بعد الدهراني كتاب فيطو 
سفية( ة الفللسيربأن الخُلق يتقدم على الخَلق زمنياً ومنطقياً. لكنه في )سؤال ا

 انقلب على الرأي الأخير ليعود إلى الرأي الاول.

هج في تقويم التراث( انتهى إلى ان الحدوث من العدم في )تجديد المن *

ح في الوقت ذاته بأن الخالق في  باطل، إنما الحدوث من شيء. لكن صر 
ً للصانع وفق  ً من لا شيء، خلافا المجال الإسلامي هو من يخلق شيئا

 المجال اليوناني الذي يصنع شيئاً من شيء.



 

237 

 

 ندفاعن الاالفلسفي لا يأتي مفي )سؤال السيرة الفلسفية( اعتبر الإبداع  *
ذلك ة. وفي تلقف الأفكار المجردة، وإنما من تعاطي التلبس بالأفكار الحي

 على خلاف ما كان يدعيه حول تحديد موضع الإبداع الفلسفي في كتبه
 السابقة.

اب لخطكما في )سؤال السيرة الفلسفية( اعتبر الفلسفة ليست معنية با *

ه ر عنمات والأقوال، وإنما بالسلوك المعبَّ الفلسفي المشتمل على الترج
ان  بالسيرة الفلسفية. في حين سبق له في مشروع )فقه الفلسفة( وغيره

لوك اعتبر "فقه الفلسفة" يبحث في المزاوجة بين الخطاب الفلسفي والس
 الفلسفي معاً. 

ف مصطلح "علم الفلسفة" ب *  أنهكذلك في )سؤال السيرة الفلسفية( عر 

ً بعيداً عن  يشتمل على سف. لتفلاالفلسفة المجردة التي باتت تخصصاً علميا
لى لكن ذات هذا المصطلح قد ورد ذكره في كتاب )من الإنسان الأبتر إ

فه بأنه علم جديد سعى إلى تأسيسه، ويتمثل  ه وضوعمالإنسان الكوثر( وعر 

مع  عيموضوبالظواهر الفلسفية؛ أقوالاً وأفعالاً، وان منهجه هو التعامل ال
 هذه الأقوال والأفعال.

فلسفة ال في كتاب )من الإنسان الأبتر إلى الإنسان الكوثر( جاء ان فقه *
زء الج يندرج ضمن الاطار العام لعلم الفلسفة، وذلك على خلاف ما جاء في

ين الأول من مشروع )فقه الفلسفة(، حيث جرى التمييز بين هذين العلم
 الآخر. بشكل منفصل من دون تضمن أحدهما في

طلب  هي في )سؤال السيرة الفلسفية( اعتبر الغاية من السيرة الفلسفية *

وذلك  سدد،الحكمة ومن ثم الائتمان عليها أو على حقائقها من قبل العقل الم
 على خلاف ما سبق إليه في )سؤال الأخلاق( من ان الحكمة هي خاصية

 العقل المؤيد فحسب. 

 ( اعتبر الفيلسوف لا يمتلك صفةكما في )سؤال السيرة الفلسفية *

ان الحكيم، بل يأتمن على الحكمة. في حين سبق له في كتاب )من الإنس
 الأبتر إلى الإنسان الكوثر( ان اعتبر الفيلسوف هو إنسان حكيم.



 

238 

 

في )أصول الحوار وتجديد علم الكلام( اعترف بوجود عقلانية  *
صد المصانع والمرابرهانية تحكم الممارسة العلمية داخل المختبرات و

ل كفي  والمؤسسات الاكاديمية، وينضبط فيها الخطاب العلمي عموماً. لكنه

لمية ين عمن )العمل الديني وتجديد العقل، وسؤال الاخلاق( أنكر وجود قوان
في  يشترك فيها العقلاء. ثم انقلب على ما جاء في هذين الكتابين كما

ب لكتااان عليه أول الأمر في )حوارات من أجل المستقبل( ليعود إلى ما ك
 الأول.

 الأسس على اعترض )سؤال العمل، واسطورة الفلسفة الخالصة( في *

 في .الرياضي اليقين يتقبل ان دون جودلمسل مة  على اعتماداً  الرياضية
 ين.اليق هذا تقبل إلى المقاصد( لعلم الائتماني )التأسيس في ذهب حين

ة( عارض المنطق غير الاتساقي كما في )اسطورة الفلسفة الخالص *
ذا همع  حول مبدأ عدم الابتذال. لكنه في )حوارات من أجل المستقبل( اتفق

 المنطق حول ذات المبدأ المشار اليه.

ة اسيفي )سؤال العمل( تبنى النظرية الحسية في تفسير القضايا الأس *

 سيسأفي المعرفة وعلى رأسها مبدأ عدم التناقض. في حين اعترف في )الت

ل ت العقديهاالائتماني لعلم المقاصد( بأن مبدأ عدم التناقض يمثل بديهة من ب
 المجرد، وليس حقيقة نتوصل إليها بالملاحظة والتجربة.

ة نزلفي )حوارات من أجل المستقبل( أنكر وجود مبادئ ثابتة تكون بم *
 نساقتترتب عليها النتائج كأ مفترضة مبادئ العقل، وإنما توجد مسلمات

نه في ين امختلفة بين الناس، وان تعدد العقول هي بتعدد هذه الانساق. في ح

من  )التأسيس الائتماني لعلم المقاصد( تخلى عن المعنى السابق، فجعل
ي ا فما يقابله ، وعلى رأسها قانون عدم التناقض،مبادئ المنطق النظرية

حة المصلالقوة والبداهة من المبادئ العملية الإسلامية، وعلى رأسها 
 الشرعية.

يتصف في )تجديد المنهج في تقويم التراث( حدد المجال التداولي بأنه  *
بالثبات النسبي، أي بأدنى درجات التغير. لكنه في )حوارات من أجل 



 

239 

 

ً بأنه المستقبل( أعاد تعريف المجال فخصصه بالتداول اليومي ؛ معترفا
 متغير لا ثابت.

يا التراث( تعامل مع عدد من قضاكما في )تجديد المنهج في تقويم  *
ه عريفأصول المجال التداولي تعامل الثوابت المطلقة. في حين أقر  في ت

 للمجال التداولي بأنه يتصف بادنى درجات التغير.

ال لمجكذلك في )تجديد المنهج في تقويم التراث( قام بتحديد مفهوم ا *

بعد معه بصيغة الالتداولي للتراث وفق البعد الموضوعي. في حين تعامل 
 الذاتي الشخصاني، كما يظهر من خلال وصاياه التفضيلية.

 




